.

CORPOS INDISCIPLINADOS: A TRANSGRESSAO
FEMININA NOS CONTOS MARAVILHOSOS DE MARINA
COLASANTI
UNDISCIPLINED BODIES: FEMALE TRANSGRESSION IN
MARINA COLASANTI'S FAIRY TALES

Kelio JUnior Santana Borges 2

RESUMO

Este estudo tem como objetivo analisar trés narrativas da autora italo-brasileira Marina
Colasanti, explorando nelas o comportamento transgressor das personagens femininas.
Debrucando-nos sobre os contos “"Um espinho de marfim”, “Por duas asas de veludo” e “Entre as
folhas do verde O”, almejamos perquirir a construcao e o valor desses “corpos indisciplinados”
que, por meio de suas agbes, rompem com uma tradicdo cultural patriarcal e misodgina.
Evidenciaremos como, nos contos maravilhosos de Colasanti, a representacdo desses corpos
transgressores assume valor estético e politico, simbolizando um contradiscurso em relacdo
aquilo que a arte e a filosofia, por exemplo, propagaram injustamente contra o individuo
feminino. Para nossa analise nos apoiaremos nas palavras de pesquisadores como Luciana
Borges, Elddia Xavier, R. Howard Block, Magali Mendes de Menezes.

Palavras-Chave: 1. Corpo feminino 2. Transgressao 3. Contos maravilhosos e Marina
Colasanti.

ABSTRACT

This study aims to analyze three narratives by the Italian-Brazilian author Marina Colasanti,
exploring the transgressive behavior of the female characters. Focusing on the short stories "Um
espinho de marfim", "Por duas asas de veludo", and "Entre as folhas do verde O", we seek to
investigate the construction and value of these "undisciplined bodies" that, through their actions,
break with a patriarchal and misogynistic cultural tradition. We will demonstrate how, in
Colasanti's marvelous tales, the representation of these transgressive bodies assumes aesthetic
and political value, symbolizing a counter-discourse in relation to what art and philosophy, for
example, have unjustly propagated against the female individual. For our analysis, we will rely on

? Doutor em Letras e Linguistica (Estudos Literérios) pelo Programa de Pos-Graduagao da Universidade Federal de Goids
com Doutorado Sanduiche na Universita degli Studi Roma Tre - Roma, Italia. Professor do Campus Aparecida de Goidnia
do Instituto Federal de Educacido, Ciéncia e Tecnologia de Goids. E-mail: kelio.borges@ifg.edu.br.

27



.

the words of researchers such as Luciana Borges, Elddia Xavier, R. Howard Block, Magali Mendes
de Menezes.

Keywords: 1. Feminine body 2. Transgression 3. Fairy tales and Marina Colasanti.

INTRODUCAO
A Marina Colasanti (1937-2025) in memorian.

Marina Colasanti produziu uma obra de grande versatilidade. Ao longo dos seus
mais de 50 anos dedicados a escrita, ela se expressou em diferentes géneros
literarios e, em todos eles, alcangou reconhecimento tanto do publico leitor
guanto da critica especializada. Com mais de 80 titulos publicados, é possivel
dizer que sua producdo literaria “abre-se num variado leque de opgdes, que
incluem a prosa jornalistica, o ensaio, a cronica do cotidiano, a poesia, a novela e
o conto para o publico infantil e juvenil” (Silva, 2008, p.253). No entanto, em
meio a essa amplitude de caminhos trilhados, é possivel perceber certa
homogeneidade a perpassar toda a obra dessa artista literaria. Como afirma
Vera Maria Tietzmann Silva:
a diversidade, nessa autora, é aparente, pois sua producdo é
singularmente coesa - os nucleos tematicos que Ihe servem de eixo sdo
reduzidos, assim como é reduzido o leque de imagens de que vale, e que
aponta para a tradicdo classica. A sua linguagem também é reconhecivel

em seus diversos textos, equilibrando-se na fronteira entre o lirico e o
narrativo (2008, p. 237).

Além desses aspectos, ha também outro fio condutor a atravessar todo o tecido
literario de Colasanti, outra marca a corroborar o carater coeso e homogéneo de
sua producdo. Silvana Augusta Barbosa Carrijo refere-se a autora como
“personalidade intelectual caracterizada pela diversidade”, mas explica que: “"Em
todas essas atividades, a preocupacao com o universo feminino constitui uma
espécie de leitmotiv. (Re)pensar a condicdo feminina em um mundo
notadamente marcado por relacdoes de poder é, para a autora, reflexao

imprescindivel na pratica intelectual e artistica das mulheres” (2013, p. 139).

28



.

A nosso ver, as palavras de ambas as estudiosas citadas se complementam, pois
entendemos que, entre os “nulcleos tematicos” explorados por Colasanti (Silva,
2008), destaca-se aquele voltado para a representacao e a discussao das
vivéncias relativas a “condicao feminina” (Carrijo, 2013). Conciliando essas duas
perspectivas, temos como objetivo, neste estudo, nos voltar para aquelas
narrativas colasantianas que, em muitos aspectos, dialogam com os tradicionais
contos populares, mais conhecidos como “contos de fadas” ou “contos
maravilhosos”. Investigaremos neles a representacdao de uma feminilidade
transgressora, simbolizada por meio de um processo de metamorfose ocorrido

no corpo feminino.

Com a publicacdao de Uma ideia toda azul, em 1979, a escritora italo-brasileira
iniciou a producao de seus contos maravilhosos, vertente que, para nés, é aquela
de maior destaque em sua producao, nao apenas pela quantidade, mas,
principalmente, pela sua densidade estética e originalidade evidentes na
construgao desses enredos. Ao longo de 35 anos, ela publicou 7 dessas
coletdneas que l|he renderam inUmeras premiagdoes. Todos esses textos,
atualmente, se encontram reunidos na obra Mais de 100 histérias maravilhosas,

cuja primeira edicao é de 2015, publicada pela Global Editora.

Assim como tais contos possuem pontos de contato com as narrativas populares
do passado, eles também apresentam alguns distanciamentos evidentes, dentre
0S quais se sobressai a representacdo da figura feminina. Construidos sobre
pilares conceituais modernos, os seres ficticios colasantianos e suas
corporeidades negam, em diferentes direcdoes, valores tradicionais antigos,
questionando e subvertendo lugares-comuns tao caros ao discurso patriarcal,
porta-voz dos principios machistas e misdginos, outrora bem mais rigidos do que

hoje em dia.

* Apesar de serem usadas indistintamente, as duas nomenclaturas aludem a formas textuais diferentes, conforme explicado
por Nelly Novaes Coelho em Contos de fadas.

29



.

Nessas atmosferas sobrenaturais, atravessadas pela magia do universo
maravilhoso, a autora recorre a diferentes elementos para, simbolicamente,
promover a ressignificagcao da corporeidade feminina tdo intensamente atacada
e desvalorizada pelo discurso filoséfico e artistico do passado. Contribui para
esse movimento de ressignificacdo do corpo feminino a metafora da
metamorfose, por meio da qual a autora simboliza a ruptura com a antiga
concepcao de corpo “domesticado” que é substituido por um corpo

“indisciplinado”.

Serdo analisadas trés narrativas da escritora, todas elas constam do livro Uma
ideia toda azul. Trata-se dos textos “"Um espinho de marfim”, “Por duas asas de
veludo” e “Entre as folhas do verde O”. Nesses contos de fadas modernos?,
buscaremos evidenciar como a artista recorre ao expediente sobrenatural para
empreender esteticamente a desestruturacao daquilo que ja foi definido como

“litania da desgraca™.

UM POUCO SOBRE A MULHER E SUA CORPOREIDADE

Ao longo do tempo, ndao apenas o campo do conhecimento racional se
manifestou sobre a questdo da corporeidade, outras areas também
demonstraram tal interesse e, dentro de suas particularidades e limites, se
debrucaram sobre o tema, demonstrando que “[a] representacao discursiva do
corpo, por meio da verbalizacdo em textos de aspecto tedrico ou ficcional ou por
meio de imagens estaticas ou em movimento, tem sido uma constante no

Ocidente, sendo o corpo um objeto de inquietacao” (Borges, 2013, p. 16).

Ou seja, os debates e concepcdes sobre o tema nao sdo recentes, nao
constituem prerrogativa especifica do mundo moderno. Mas, apesar de nao ser

algo novo, essa discussao, com o passar do tempo, foi se tornando mais

* Em face das atualizagdes profundas empreendidas pela escritora na retomada que faz do género, propusemos denomina-
los como contos de fadas modernos, buscando com essa terminologia nos referir “a uma forma que retoma tragos das
antigas narrativas populares, mas que, a0 mesmo tempo, apresenta principios estéticos e ideoldgicos tipicos de uma cultura
atual, processo que entendemos como uma atualizagdo dessa forma literaria” (Borges; Canovas, 2016, p.147).
® Expressdo cunhada por R. Howard Bloch para se referir ao discurso injurioso do patriarcado contra a mulher e a
feminilidade, conforme exposto em seu livro Misoginia medieval e a invengdo do amor romdntico ocidental.

30



.

complexa, exigindo que tal exercicio reflexivo se fizesse a partir da intersecgao
entre diferentes aspectos do mundo cultural que, no decorrer da historia,
contribuiram para se chegar a concepgao da constituicdo fisica corporal seguida
pela sociedade ocidental. Tal teia de saberes e de elementos culturais
possibilitou ao pensamento contemporaneo dedicar-se, cada vez mais, ao

debate e a ponderagao sobre o complexo ideal de corpo no Ocidente.

No tocante as discussdes mais antigas, desenvolvidas pelo campo filosdfico, as
concepgoes relativas ao corpo tendiam a fazer parte de sistemas de pensamento
dicotdmico que “necessariamente hierarquiza e classifica os dois termos
polarizados de modo que um deles se torna o termo privilegiado e o outro sua
contrapartida suprimida, subordinada, negativa” (Grosz, 2000, p.47). Tratava-se
de um contexto pouco favoravel a discussao do tema, pois, dentro desses
sistemas, a corporeidade sempre era aquela vertente desprivilegiada: “As
concepcdes do corpo através da histéoria da humanidade nos revelam
caracteristicas importantes do pensamento filoséfico, que sempre privilegiou a
mente em detrimento do corpo” (Xavier, 2007, p. 17). E isso acontecia porque a
filosofia “sempre se considerou como uma disciplina preocupada, primaria ou
exclusivamente, com ideias, conceitos, razdo, julgamento - isto €, com termos
claramente enquadrados pelo conceito de mente, termos que marginalizam ou

excluem a consideragao com o corpo (Grosz, 2000, p.49).

Desde a Grécia de Platdo e Aristételes, podem ser rastreadas suposicdes
filoséficas até hoje influenciadoras de posturas e concepgdes acerca do assunto.
Cada um a seu modo, os dois pensadores contribuiram para a estruturacdo de
dualismos essenciais, nos quais a constituicdo corporal foi avaliada como
inferior. Enquanto, na visdo de Platdo, o corpo constituia uma traicao a alma,
Aristételes reafirmava tal dualidade distintiva e valorativa por meio da oposicao
entre matéria e forma, supervalorizando esta em detrimento daquela. Dai em
diante, surgiram inUmeros outros sistemas ou movimentos intelectuais a

repassar e a reafirmar a posicdo subalterna do corpo, a ponto de considera-lo

31



.

verdadeira prisao para a alma: “Tendo a filosofia neoplaténica contraposto o
corpo e a alma, a matéria e a nao matéria, o perceptivel e o diafano, fez do corpo
a prisdao para a alma imortal, tratando-o como signo do perecivel e corruptivel,

em contraponto com a incorruptibilidade da alma” (Borges, 2013, p. 18).

Quando comparado a mente ou a alma, o corpo sempre representou a marca de
inferioridade em nossa condicdo humana, nos vinculando a natureza regida por
leis fisicas. Opondo-se aos valores superiores representados pela esséncia
abstrata ou amorfa, a corporeidade foi entendida como realidade incompativel,
um outro dominio, pois “o corpo, imaginagao, paixao e sensibilidade ndo podem

conviver fraternamente com essa ideia de razao” (Menezes, 2002, p.19).

O pensamento calcado nesse sistema dualistico e os valores por ele atribuidos

aos dominios envolvidos ndo impactaram negativamente apenas a “construcao

|Il

social” do corpo, mas também iniUmeros outros campos da cultura:

De maneira mais insidiosa, a oposicdo mente/corpo foi sempre
relacionada com varios outros pares de oposicao. Associacles laterais
vinculam a oposicdo mente/corpo a uma série de outros termos de
oposicdo (ou binarios), possibilitando-lhes funcionar de maneira
intercambiavel, ao menos em certos contextos (Grosz, 2000, p.48).

Um dos desdobramentos dessa dualidade opositiva teve impacto direto sobre o
universo feminino, pois, na oposicao binaria cultural entre homem e mulher, ao
feminino sempre foi concedido sentido menor e negativo, pois projetaram-se na

mulher (ou fémea) os tragos pouco virtuosos da matéria corporal:

Dada a relagdo da mente com a masculinidade e do corpo com a
feminilidade e dada a auto-compreensdao da filosofia como um
empreendimento conceitual, segue-se que mulheres e feminilidade sao
problematizadas como sujeitos filoséficos cognoscentes e objetos
epistémicos cognosciveis (Grosz, 2000, p.51).

Dessa relagcdo, deriva o fato de a mulher ser excluida do campo do

conhecimento, por ser considerada pouco inapta a reflexao:

Além da oposicao macho/fémea corresponder ao dualismo mente/corpo, a
corporalidade feminina, sempre considerada mais fragil e vulneravel, é
usada para justificar as desigualdades sociais; a vinculacdo da
feminilidade ao corpo e da masculinidade a mente restringe o campo de
acao das mulheres, que acabam confinadas as exigéncias bioldgicas da
reproducdo, deixando aos homens o campo do conhecimento e do saber
(Xavier, 2007, p. 20).

32



.

Elizabeth Grosz, em Corpos reconfigurados, descreve, nos seguintes termos, o
comportamento desdenhoso do campo filoséfico em relacdo a feminilidade e a
mulher: “A filosofia, como disciplina, excluiu sub-repticiamente a feminilidade, e
como consequéncia, a mulher, de suas praticas, através de sua codificacao
usualmente implicita da feminilidade como desrazao associada ao corpo” (2000,
p.49).

O saber filosofico, apropriando-se de suas prerrogativas discursivas, construiu
uma concepgao de feminilidade calcada numa natural incapacidade da mulher ao
exercicio da reflexao, gracas a isso, o individuo feminino foi impedido de
participar do universo intelectual, ou seja, as mulheres “emergem nesse cenario
como objetos desse saber, como construgdes, produtos de um conhecimento
nao exercido por elas” (Menezes, 2002, p.13). Sem participar ativamente da
producao do conhecimento, o individuo feminino foi vitima da reflexao filoséfica
masculina que, nao bastasse priva-la do conhecimento, também |he imprimia
valores pouco amigaveis:

A histoéria do saber das mulheres percorre a marginalidade, o submundo

da razdo, ou aquilo que poderiamos chamar de proépria loucura. As

mulheres aparecem entdao como as deusas, as bruxas, as loucas, as

prostitutas, as santas ou qualquer outra imagem reducionista da
qualidade do que seria humano (Menezes, 2002, p.14).

Portanto, debrucar-se sobre a construcao do corpo e de seus valores no decorrer
da histéria é também ter acesso a construgao histérica de um conceito de
feminilidade, pois, dentro do campo do conhecimento, o “ideal feminino
construido ao longo dessa histdria do saber estd profundamente ligado a uma
ideia de corpo. As mulheres, constantemente reduzidas ao corpo, tornam-se
escravas de uma natureza a qual os homens desejam dominar” (Menezes, 2002,
p.14). No intuito de promover essa dominagao da corporeidade feminina, ao lado
dessa “teoria” racional promotora da inferiorizacao da mulher, sempre existiu o
discurso misogino que também “tem a ver com a dualidade mente/corpo,

responsavel pela discriminacdao das mulheres” (Xavier, 2007, p. 19).

33



.

Apesar de ser uma constatacdao débvia, é mister dizer que a perquiricdo da
construcao histérica do corpo e da feminilidade, antes de mais nada, nos revela
as concepcdes de um discurso construido, inicialmente e durante muito tempo,
apenas por homens. Ou seja, a prépria reducdo da mulher ao corpo e a
desvalorizacao dessa corporeidade sao construgdes culturais edificadas pelo
conhecimento racional a servico da consciéncia masculina, tendo como um de
seus objetivos impor o silenciamento, a clausura e o adestramento ao corpo da
mulher: “A razdo patriarcal é uma razao totalizante, que enclausura a mulher
numa teia de sentido, impedindo que escutemos sua propria fala no decorrer de
toda a histéria da humanidade. E sé desse modo que ela se mantém” (Menezes,
2002, p.14).

Além da posicao marginal a qual foram relegadas dentro do campo do saber,
cuja consequéncia foi a privacdo delas em relacdao ao conhecimento, as mulheres
também foram vitimas de um emudecimento, restando quase completamente
destituidas de voz. Pouco instruidas e praticamente silenciadas, suas vidas
estiveram circunscritas aos espacos e fungdes domésticas, ambiente dentro do

gual desempenhava atividades como, por exemplo, praticas de tecelagem.

Dentro desse contexto doméstico, as mulheres (re)descobrem o sentido do
corpo e fazem dele sua maior linguagem, iniciando, com isso, o processo de
ressignificacdo de sua corporeidade: "Em uma época em que as mulheres nao
sabem ler, seus corpos tornam-se suas expressoes, traduzindo um dever. O
corpo € sua escrita” (Menezes, 2002, p.14). Foram necessarios muitos séculos
para as mulheres mudarem a situacdo, mas novos tempos chegaram e, com
eles, vieram outras realidades sociais e também iniUmeras conquistas como, por

exemplo, o direito ao conhecimento.

Retomar esse percurso histérico é necessario e essencial para se compreender
como, no decorrer do tempo, as concepgoes de corpo e de mulher se imbricaram,
numa relacao de causa e consequéncia desastrosa para o individuo feminino:
“Como objeto para as ciéncias naturais, como um instrumento a disposicao da
consciéncia ou como um veiculo de expressdo, temos sempre a desvalorizacao

social do corpo, grande aliada da opressao das mulheres” (Xavier, 2007, p. 18).
34



.

Ou seja, “o saber nao é ingénuo; faz das mulheres objeto, lhes da uma forma,
cria uma natureza propria” (Menezes, 2002, p.14) e, como consequéncia, tem

garantida a hegemonia da figura masculina.

A reflexao acerca de corpo/corporeidade desenvolvida no mundo moderno e
contemporaneo tornou-se mais complexa, superando a perspectiva biologizante
norteadora das concepgoes vigentes durante o periodo classico e mantidas até o
inicio do cientificismo oitocentista. Nesse novo contexto, o ato de ressignificacao
do corpo se radicaliza, tornando-se a pedra fundamental de movimentos como o
feminismo, desencadeando uma realidade inovadora, em que acontece a
insercao das mulheres no campo do saber, ou seja, enquanto participantes da

construcdao do conhecimento.

Com a reivindicacao e o resgate de sua voz, as mulheres conquistam a posicao
de sujeito e, como parte integrante da elaboracao do saber, a atuacao delas se
faz duplamente significativa, pois, enquanto contribuem para a edificagao do
conhecimento moderno, também precisam promover a “desconstrucdo” das
visoes culturais do passado. Dentre os inUmeros exemplos que aqui poderiam
ser citados, elegemos a escritora Marina Colasanti como uma dessas
personalidades intelectuais femininas a desempenhar essa dupla atuacao. Por
meio de sua obra, recorrendo a diferentes expedientes estéticos, ela contesta e
desestrutura os antigos lugares-comuns do discurso machista e misdgino,

promovendo a ressignificacao da imagem feminina e de seu corpo.

A representacdo da mulher nos textos de Colasanti é bastante variada, nos
levando a considerar sua obra como um vasto painel de corporeidades
femininas. Voltando-nos especificamente para as personagens de seus contos
maravilhosos, investigaremos mulheres que, gracas a sua postura contestadora
e arredia, tornam-se simbolos de “corpos indisciplinados”. Lancando mdo do
elemento sobrenatural, comum as atmosferas maravilhosas dos contos
populares, a escritora recorre a metamorfose fisica das personagens para

metaforizar, principalmente, a transformacao interna sofrida pelas personagens.

35



.

Em vez das antigas imagens de rainhas, princesas e camponesas pacatas e
indefesas — verdadeiros corpos disciplinados —, temos uma ambientagao

medieval povoada por mulheres fortes e contestadoras da ordem patriarcal.

Nossa perspectiva de analise tem como norte tedrico e metodoldgico o livro Que
corpo é esse? (2007), de Elédia Xavier. A pesquisadora, partindo de diferentes
especificidades, propde uma tipologia composta por 10 diferentes
representacdes do corpo feminino encontradas em narrativas escritas por
mulheres. A nosso ver, as personagens colasantianas aqui estudadas nao se
encaixariam em nenhuma das possibilidades trazidas pelo livro e, nos valendo da
afirmacdo de Xavier, segundo a qual a tipologia por ela elaborada ndo se
encontraria fechada, circunscrita especificamente as 10 realidades elencadas,

propomos, entdao, uma outra categoria: a de corpos indisciplinados.

Para substanciar nossa proposta de ampliacao da tipologia de Xavier, recorremos
as proéprias palavras da estudiosa. Para ela, ao se eleger o corpo como principio
analitico, é necessario observa-lo num contexto performatico, ou seja, em
acao/movimento, pois somente assim se faz possivel identificar suas
especificidades: “O corpo deve ser visto em acdo (acting), isto €, numa relacdo
dindmica ou estatica com alguma coisa, pois sé assim manifesta suas
especificidades” (Xavier, 2007, p. 26). Dentro das ambientacdes dos contos aqui
estudados, as personagens femininas, ou melhor, os corpos femininos
apresentam comportamentos diferenciados que os singularizam, tornando-os
representativos de outra possibilidade de representacao da corporeidade
feminina. Tais personagens, em face de seu carater particular, podem ser lidas

enquanto “corpos indisciplinados”, como buscaremos demonstrar a seguir.

36



.

SOBRE CORPO INDISCIPLINADO: A MULHER NO MARAVILHOSO
COLASANTIANO

O sobrenatural é um expediente estético literario facilmente encontrado na
ficcdo de Marina Colasanti. Leitora e admiradora da literatura fantastica®, a
escritora explora, em seus escritos, diferentes vertentes e tonalidades da
manifestacdo insolita, demonstrando ser uma eximia construtora de atmosferas
metaempiricas, dentre as quais nos chamam a atencdo aquelas de seus contos

de fadas modernos’.

Em geral, essas histérias narradas em terceira pessoa tém como pano de fundo
uma ambientacdo medieval, abordando eventos ocorridos em reinos, em
pequenas vilas ou em florestas encantadas, espacos onde podem ser
encontrados seres maravilhosos, pertencentes ao imaginario popular criado e
propagado no decorrer do tempo. Gigantes, andes, feiticeiros, bruxas,
unicérnios, duendes povoam os enredos urdidos pela ficcionista, contextos
ficcionais esses que, em muitos pontos, retomam as narrativas populares

tradicionais.

Justamente por essa atmosfera magica, tais contos escritos por Colasanti
tendem a ser considerados como uma literatura indicada ao publico formado por
criancas e adolescentes. De nossa parte, porém, trata-se de uma visao
equivocada tanto acerca do “gosto literario infantojuvenil” quanto acerca do
valor estético do sobrenatural. Ao comentar e contestar essa relagcao
amplamente defendida entre contos maravilhosos e as criangas, J. R. R. Tolkien
defendeu certo ponto de vista do qual compartilhamos plenamente. Segundo
ele, as criancas tendem a gostar de contos maravilhosos porque elas “sao
humanas e os contos de fadas sao um gosto humano natural (porém nao

necessariamente universal)” (Tolkien, 2013, p. 41) e continua:

® Deve-se dizer que o adjetivo fantdstico, nesse momento, foi usado com valor genérico, referindo-se a manifestagdes
sobrenaturais em geral e ndo a estética fantastica propriamente dita.

’ De maneira diferenciada, o sobrenatural também pode ser rastreado nas obras Zooilégico (1975), A morada do ser
(1978), O leopardo é um animal delicado (1998), por exemplo.

37



.

a associacdo entre criangas e contos de fadas é um acidente de nossa
histéria doméstica. No mundo letrado moderno os contos de fadas foram
relegados ao “quarto das criangas”, assim como a mobilia velha ou fora de
moda é relegada a sala de recreagdo, primordialmente porque os adultos
nao a querem, e nao lhes importa que se faca mau uso dela (Tolkien,
2013, p. 33, grifos do autor).

Como afirma o escritor e pesquisador inglés, os contos de fadas sdo “um gosto
humano natural” e contribui para isso o fato de eles nos comunicarem com o
mais intimo de nossa condicao humana. Se criancas e adolescentes apreciam
contos maravilhosos - e se se encantam com universo magico neles presente -
isso nao esta relacionado a um suposto “gosto” ingénuo e pouco sofisticado. Nem
todas as criangas gostam de contos de fadas e, em sentido oposto, hem todos os

adultos os menosprezam.

Marina Colasanti reconhece o valor estético e cultural dessa forma literaria. Para
ela, tanto esses contos quanto a poesia, revelam os abismos de nossa realidade
humana mais intima: “Quando escrevo poesia ou conto de fadas - que sao
farinha do mesmo saco —, vou buscar a matéria-prima no fundo, bem no fundo
da alma” (1998, p.128). Tendo em vista esse fundamento humano e cultural
expresso por essas narrativas, tanto aquelas do passado quanto as de Colasanti,
consideramos ser redutora a classificagdo desses textos como ‘“literatura
infantojuvenil”, pois trata-se de um tecido literario recomendado a qualquer

leitor apreciador da arte literaria.

Nesse didlogo estabelecido com a forma contistica popular de outrora, € comum
a afirmacao de que a escritora promova a “recriacao” dos contos maravilhosos
tradicionais, no entanto, a propria artista ja se manifestou, se opondo a essa
concepcdo sobre seus textos: “E comum dizerem que eu recrio os contos
tradicionais. Minha sensagao nao é de recriacdo, é de retomada. Um mote me foi
legado, e como um estafeta quero leva-lo adiante, criando novas histdrias em
harmonia com o todo, e em concordancia com o meu proprio tempo” (Colasanti,
2015, p. 423, grifos da autora). E nesse sentido de retomada de uma forma
artistica e da adequacdo desta as vicissitudes de outro contexto histérico que
investigamos a representagao dos corpos femininos nos contos de fadas

modernos de Marina Colasanti.

38



.

Nessa vertente da obra colasantiana, a atmosfera de magia comum as narrativas
de outrora foi conservada, apesar de algumas significativas inovagoes terem sido
promovidas pela artista. O tema da metamorfose, por exemplo, tdo caro aos
contos tradicionais, continua sendo explorado, no entanto, quando relacionado
ao corpo feminino, ele se torna mais complexo, problematizando e
representando certa perspectiva sociopolitica relativa ao estar-no-mundo de
mulheres atuais, distanciando-se da realidade cultural daquelas personagens
femininas da Idade Média. Nesse caso, entendemos o processo de metamorfose
nos contos da escritora como uma metafora com a qual ela busca expressar
certa mudanca de postura cultural tomada pelas mulheres contemporaneas,
aspecto que, em seus enredos, pode simbolizar determinado empoderamento
feminino, com o qual as personagens assumem maior espaco de atuagdao em

seus destinos.

Os trés contos analisados neste estudo tém personagens femininas cujo corpo
sofre algum tipo de transformacao. No primeiro deles, a protagonista
transforma-se em uma flor e, nos outros dois, as mulheres perdem sua forma
humana, tornando-se animais. Apesar dessa diferenciacdo, o sentido do
processo de transformacao continua o mesmo, designando uma mudanca de
postura em relacdao ao contexto cultural dentro do qual essas personagens estao
inseridas. Nos trés casos, como se vera, a metamorfose acontece quando, diante
de um conflito interno, as personagens femininas optam por um comportamento
contrario ou diferente daquele imposto pela “ordem” cultural fundamentalmente
patriarcal. Em duas das situacdes analisadas, as personagens se opdem
diretamente aquilo determinado por figuras masculinas, simbolos daguela ordem
discursiva, enquanto na outra narrativa, isso é simbolizado pelo contexto. Na
metamorfose desses corpos, faz-se representada a transformacao da postura
feminina que, em vez de submissa e resiliente, torna-se transgressora, ou

melhor, indisciplinada.

39



.

Iniciaremos nossa analise pelo conto “Um espinho de marfim”. A protagonista do
texto é uma princesa que, ao ir a janela, todas as manhas, cumprimentar o sol,
era admirada por um unicérnio. O animal, acostumado a pastar no jardim do
palacio, observava a moca a distancia, sempre escondido entre as flores.
Bastava o pé da princesa tocar a grama do jardim, que o unicérnio corria para o
interior da floresta onde se escondia, por isso, a princesa ignorava

completamente a existéncia do animal e do sentimento dele por ela.

O rei foi quem descobriu 0 admirador de sua filha e, encantado com a beleza
dele, desejou té-lo para si, empreendendo uma intensa cacada a procura do
unicérnio. Mas todo seu esforco foi em vao, ele e seus cavaleiros nao
conseguiram encontra-lo. Diante da insatisfacdo do rei com seu fracasso, a
princesa se comoveu e fez a promessa de, no prazo de trés luas, entregar-lhe
seu tao admirado objeto de desejo.
Durante trés noites trancou com fios de seus cabelos uma rede de ouro.
De manha vigiava a moita de lirios do jardim. E no nascer do quarto dia,
quando o sol encheu com a primeira luz os calices brancos, ela langou a
rede aprisionando o unicérnio. Preso nas malhas de ouro, olhava o

unicornio aquela que mais amava, agora sua dona, e que dele nada sabia
(Colasanti, 2006, p.24-26).

Depois de aprisionar o unicornio, a princesa compartilhou com ele momentos do

dia adia, verdadeiras situagdes de intimidade entre eles, contexto cuja

consequéncia foi o despertar de um sentimento dela em relacao ao animal:
Veludo do pelo, lacre dos cascos, e desabrochando no meio da testa,
espinho e marfim, o chifre Unico que apontava ao céu. Doce lingua de
unicérnio lambeu a mdo que o retinha. A princesa estremeceu, afrouxou
os lacos da rede, o unicérnio ergueu-se nas patas finas. Quanto tempo

demorou a princesa para conhecer o unicornio? Quantos dias foram
precisos para ama-lo? (2006, p. 26).

Prazerosos eram aqueles momentos intimos, mas chegava o tempo de a filha do
rei cumprir sua promessa €, na noite anterior a terceira lua, o pai foi ao quarto
dela lembrar-lhe do compromisso com ele firmado: “Amanha é o dia. Quero sua
palavra cumprida —, disse o rei — virei buscar o unicérnio ao cair do sol” (2006,
p. 27). A visita do monarca tornou ainda mais intenso o conflito interno vivido
pela personagem. Em meio a sua angustia, ela se sentiu perdida, pois sabia que

estavam em jogo pesos e valores de grande significado para ela. O sentido desse
40



.

conflito de interesses esta traduzido no seguinte trecho do conto: “Era preciso
obedecer ao pai, era preciso manter a promessa. Salvar o amor era preciso”
(2006, p. 27).

Depois de passar a noite cantando sua tristeza, a princesa decidiu que caminho
tomar. Sua decisdo e as consequéncias dela sdo descritas por meio de um rico
simbolismo, composto por inUmeras metaforas que, quase completamente,
mascaram o carater erdtico da situacao representada:
A lua apagou-se. O sol mais uma vez encheu de luz as corolas. E como no
primeiro dia em que haviam se encontrado a princesa aproximou-se do
unicérnio. E como no segundo dia olhou-o procurando o fundo de seus
olhos. E como no terceiro dia segurou-lhe a cabeca com as maos. E nesse
Gltimo dia aproximou a cabeca do seu peito, com suave forga, com forca

de amor empurrando, cravando o espinho de marfim no coracdo, enfim
florido (2006, p. 27).

Optando por entregar-se completamente ao seu amor pelo unicérnio, a princesa
se opoOe aos designios do rei e, por extensao, a ordem sociocultural por ele
representada. Ao contrario das assexuadas e submissas princesas dos contos
tradicionais, figuras femininas cujo amor esta sempre dirigido a imagem de um
principe encantado, a personagem do conto colasantiano ousa transgredir o
padrdo, apaixonando-se por um individuo estranho ao seu universo de realeza -
vem dai o sentido da sua forma animalesca, denotando a incompatibilidade dos
dois universos aos quais pertencem os envolvidos. Como Unica saida para a
realizacao de seu amor, a moga entrega-se ao amado, recorrendo ao ato sexual
para consumar o elo entre os dois e, ao mesmo tempo, iniciar uma nova fase de

sua vida: ela se torna uma mulher.

O valor da transformacgao sofrida e o impacto dela sobre a personagem estao
traduzidos de modo ambiguo na metafora usada para descrever a cena com que
se depara o pai da princesa: “Quando o rei veio em cobranga da promessa, foi
isso que o sol morrente |he entregou, a rosa de sangue e um feixe de lirios”

(2006, p. 27). Transformada em rosa, essa personagem denuncia seu duplo

41



.

florescimento, sua dupla transformacao, interna e externa, ou seja, ela passa

por um duplo florescimento.

Sobre o sentido da imagem do unicérnio, é preciso nos deter um pouco mais
antes de analisarmos os outros dois textos. Em “Um espinho de marfim”, a forma
animalesca concedida ao corpo do amante é duplamente simbdlica,
representando tanto um valor masculino quanto uma realidade diferenciada e
até inferior a da princesa. Num primeiro momento, a imagem fisica do unicérnio
é explorada numa perspectiva anatémica, fazendo do seu Unico chifre um
simbolo falico, numa alusao evidente ao universo da masculinidade. No entanto,
para além disso, essa corporeidade animalesca denota certa condicdo inferior

guando comparada com a forma corporal humana concedida a princesa.

Isso acontece porque o sistema binario criado pelo pensamento ocidental — ao
qgual ja nos referimos em outro momento deste estudo — estabeleceu a dualidade
em que o humano se opunha ao animal e, nessa oposicao, o valor ou o trago de
animalidade constitui a parte rechagada, ou seja, "o animal funciona, desde as
origens, como um espelho paradoxal no qual o homem se interroga em busca da
sua humanidade, rejeitando a insuportavel imagem animal que a natureza lhe
projeta” (Neves, 2014, p. 100). Ao lado do corpo, da matéria e da feminilidade, o
animal representava o outro, o estranho e o inferior, pois, como explica Marcia
Seabra Neves,
o animal surge, desde as origens, investido de uma alteridade radical, em
relacdo a qual o homem se define, por denegagdo, a si proprio,
representando, por um lado, aquele seu quase semelhante, reminiscéncia
nostalgica de um substrato de natureza perdida, e, por outro, a parte mais
arcaica e instintual do humano, aquela onde se ocultam as suas pulsdes
indomitas. Deste modo, a definicdo do humano forja-se geralmente
através da impugnacdo da animalidade, ou seja, da rejeicdo enfatica da
nossa propria natureza animal, sintomatica, sem duavida, do temor

suscitado pelo retorno involuntario a um estado de bestialidade primeva
(2014, p. 100).

No movimento de contestacao e de desconstrucao das dualidades essenciais
redutoras, o animal, assim como o corpo e a mulher, vem passando por um

processo de ressignificacdo e, em especial dentro do campo literario, tem

42



.

assumido sentido bastante especifico, contribuindo para discussdes atuais tanto
de carater sociocultural quanto estético:
Ora, esta perturbante relacao do humano com a sua animalidade perdida
ou refreada tem adquirido uma projecdo renovada na literatura
contemporanea, onde cada vez mais insistentemente os escritores
indagam a esséncia animalesca do ser humano, perscrutando o corpo das
suas personagens como motivo e tema dindmico das suas narrativas, ou

seja, como veiculo de manifestacdo do insélito ficcional (Neves, 2014, p.
100).

Com a representacao de corporeidades animalescas, autores contemporaneos
tém retomado e reelaborado a conflituosa dualidade valorativa do passado,
fazendo do corpo animalizado um espago metaférico dentro do qual se
estabelecem antigas e novas tensdes entre o humano e o animal. Dentre as
possibilidades de sentidos relacionados a imagem do corpo animal dentro do
universo literario atual, destacamos aquela de corpo indisciplinado, espécie de
“alegoria da libertacdo do ser humano das amarras sociais inibitérias que o
confinam a uma vida de anddina conformacao, regulada por normas, padroes e

valores morais estatuidos pela sociedade” (Neves, 2014, p. 105).

A problematizacdo da forma animal e de seus sentidos nos textos literarios
atuais, apesar de rapida, se fez necessaria porque, nos contos seguintes, a
metamorfose ocorrida nos corpos femininos é de carater animalesco e dialoga
diretamente com as perspectivas acima citadas. Dentro de seu universo
maravilhoso, Marina Colasanti nao apenas ressignifica a corporeidade feminina,
como também a vincula a um corpo animal que, em vez de selvagem e primitivo,
nos reporta a concepcdo de um comportamento alternativo, uma segunda via a

ser seguida: a da indisciplina.

O conto “Por duas asas de veludo” também tem como protagonista uma
princesa. Mas, ao contrario da anterior — de personalidade mais branda e de atos
mais comedidos —, esta é um pouco mais destemida, apresentando
espontaneidade em suas agles e certa ousadia, especialmente denunciada por

ser uma cacadora, ela gosta de cacgar borboletas.

43



.

O texto se inicia descrevendo o processo de preparacdo da moga para sair a
caca. Apesar de varios aposentos do palacio estarem cheios de caixas de vidro
com borboletas ali aprisionadas, ela insistia em continuar capturando os insetos.
Sua atitude, de certa maneira, denuncia verdadeira fixacdo, como é sugerido
pelo trecho final do primeiro paragrafo: “Queria outras. Queria mais. Queria
todas” (Colasanti, 2006, p. 20). Aos poucos, os jardins do palacio deixaram de
ser habitados por aqueles seres, por isso, sem se preocupar cCOm normas e sem
pedir permissao, a princesa se distanciou do castelo para ir em busca de lugares
onde pudesse continuar sua cacada:
Depois de tanta cacga, de tanto alfinete nas costas, as borboletas sabiam
que aquele ndo era lugar para ela se até mesmo as lagartas arrastavam
para longe suas curvas preguicosas em busca de um canto mais seguro
para virar em borboletas. Talvez nos campos, quando a colheita estivesse

madura. Mas era outono. Talvez no bosque. Para o bosque foi a princesa
(2006, p.20).

Até mesmo no bosque a moga enfrentou dificuldades para encontrar os insetos
pelos quais procurava. Ali, naquele ambiente desconhecido, ela frequentemente
se enganava, pensando ter encontrado borboletas quando, na verdade, estava
diante de uma folha ou de um outro pequeno animal. Depois de um dia quase
inteiro, quando ja pensava em desistir, ela foi surpreendida ao ver uma imensa
borboleta negra voando no céu ja escurecido. Ao tentar segui-la, acabou
tropecando e a perdeu de vista. Imaginou vé-la indo na direcdo do lago, mas,
chegando I3, se deparou apenas com a superficie da agua encrespada. Ela voltou
para o castelo ainda impressionada e decidida a continuar no encalgo daquele
inseto gigante com o qual chegou a sonhar:

A noite, no palacio, sé falou dela. Queria a borboleta. Se a tivesse,

prometeu, deixaria de cagar. Escolheu no quarto o melhor lugar: acima da

cabeceira, de asas abertas sobre a cama. Sonhou coma borboleta. Viajava

deitada nas suas costas e asas as de veludo a afagavam no bater do voo
(2006, p.22).

Tanto o impacto do encontro com a borboleta quanto o valor simbdlico do sonho
da princesa denunciam como a relacao entre os dois seres nao se traduz
simplesmente na dualidade caga versus cagadora. Assim como no conto anterior
- que, em vez de borboleta, tinha um unicérnio —, o animal é explorado
enquanto metafora de um amante diferenciado, um individuo que, por pertencer

44



.

a uma realidade diferente daquela das princesas, se faz estranho ou exotico

dentro daquele ambiente.

Completamente encantada e comprometida com a captura de seu “objeto de
desejo”, logo cedo a jovem se prepara e sai devidamente armada para, desta
vez, aprisionar a borboleta: "Ao amanhecer armou-se de arco e flecha e saiu
para o bosque. Esperou deitada, imdével no mesmo lugar da véspera” (2006,
p.22). De novo, foi preciso esperar e, somente no final do dia, pode outra vez se
encantar com a imagem daquele bicho.

A manha passou. A tarde passou. A noite soprou seu vento. E no vento da

noite veio a borboleta preta. Desta vez ndo a perderia. Sem tira-la do

olhar, sem errar o passo, a princesa avangou entre as arvores, chegou a
beira do lago (2006, p.22).

Ela se aproximou cuidadosamente para nao tropecar e, ao contrario de antes,
conseguiu ficar perto o bastante para se surpreender com a revelacao de que, na
realidade, estava diante de um enorme cisne negro e nao de uma borboleta. Mas
isso nao a incomoda, depois de armar o arco e retesar a corda, ela crava a flecha
no peito do enorme animal. Apesar de o cisne ter sido flechado, é no corpo da
princesa que o impacto daquela acao se manifesta, € o sangue dela que, ao
jorrar, desencadeia o processo de transformacao pelo qual ela passa.

A princesa arma o arco, retesa a corda, crava a seta de ouro no peito do

cisne. Mas é do peito dela que o sangue espirra. E filete, e jorro, banhando

a roupa, desfazendo a seda por onde passa, transforma seu corpo em

penas, negras penas de veludo. O dia adormece. No lago dois cisnes
negros deslizam lado a lado. Brilha esquecido o arco de ouro (2006, p.20).

Mais uma vez o processo de metamorfose acontece envolto em uma aura de
erotismo simbdlico, como sugerem, gracas a sua anatomia, as imagens do arco
(feminino-fenda) e da flecha (masculino-falo), que, quando unidas, simbolizam a
copula. Essa leitura é corroborada pelo trecho no qual o narrador afirma que o
corpo a sangrar é o da moca e nao o do cisne. Ao relacionar a indisciplina do
corpo feminino com o ato sexual, a escritora também aborda tabus e interdicoes

complexas impostas a sexualidade feminina, aspectos impossiveis de serem

45



.

abordados dentro dos limites deste estudo, mas que constituem um rico filao

investigativo.

Distanciando-se do paldcio e entregando-se ao cisne (ao amante), a princesa
cacadora opde-se ao comportamento proprio de uma moca da realeza, ela
assume uma independéncia antes impensada e, de posse desse novo espaco de
atuacao, muda seu destino. Sua nova forma, ou seja, seu novo corpo animal
simboliza o valor indisciplinado de suas escolhas pelas quais ela tera de pagar,

vivendo, dai em diante, longe de sua antiga condigao.

O conto “Por duas asas de veludo” guarda iniUmeros pontos de contato com o
ultimo a ser analisado, o texto “Entre as folhas de verde O”. Dentre as
semelhancas, sobressai a de que seu enredo descreve outro contexto de cacada
- estabelecendo entre os envolvidos a relacdo de caca e cacador -, além, de
mais uma vez, acontecer uma metamorfose na qual o corpo feminino assume

forma animalesca.

No entanto, tao importantes quanto as aproximacdes sao os distanciamentos.
Esta terceira narrativa se diferencia das outras duas por, desta vez, a realeza ser
representada por uma figura masculina. Trata-se de um principe que, logo no
inicio do texto, aparece se preparando com entusiasmo para mais um dia de
cacada. Ele e seus cavaleiros vao para a floresta e, 1a chegando, espantam os
animais com o alarido das armas e o barulho das trompas. Segundo a descricao
do narrador, apenas um dos habitantes da floresta ndao se escondeu e seu
exotismo conquistou, de imediato, a atencao do jovem principe: “E cada um se
escondeu como pbéde. S6 a moca nao se escondeu. Acordou com o som da tropa,
e estava debrucada no regato quando os cacadores chegaram. Foi assim que o
principe a viu. Metade mulher, metade corca, bebendo no regato” (Colasanti,
2006, p.36).

Encantado e surpreso com aquela criatura hibrida, o rapaz também se vé
acometido por sentimentos opostos, todos despertados por e voltados para
aquele corpo metade humano metade animal: “A mulher tao linda. A corga tao

agil. A mulher ele queria amar, a corca ele queria matar” (2006, p.36). Em meio

46



.

a torrente de emocgdes que |he tomaram, vigorou seu impeto de cacgador
experiente e comprometido com o encalco de um animal exdtico:
Se chegasse perto sera que ela fugia? Mexeu num galho, ela levantou a
cabeca ouvindo. Entdo o principe botou a flecha no arco, retesou a corda,
atirou bem na pata direita. E quando a corga-mulher dobrou os joelhos

tentando arrancar a flecha, ele correu e a segurou, chamando homens e
caes (2006, p.36-37).

Depois de capturada, a mulher-corga foi levada para o castelo onde recebeu os
cuidados médicos para tratar o ferimento. Em seguida, segundo as ordens do
principe, puseram-na num quarto de porta trancada, recebendo apenas as
visitas diarias do futuro rei que, nesse constante contato, acabava se
apaixonando cada vez mais pela criatura hibrida. Embora nutrissem, um pelo
outro, sentimentos puros e verdadeiros, era impossivel a comunicacdo entre os
dois, pois ela falava a lingua da floresta e ele sé conhecia a lingua do palacio.
Ele queria dizer que a amava tanto, que queria casar com ela e té-la para
sempre no castelo, que a cobriria de roupas e joias, que chamaria o
melhor feiticeiro do reino para fazé-la virar toda mulher. Ela queria dizer
gue o amava tanto, que queria casar com ele e leva-lo para a floresta, que
Ihe ensinaria a gostar dos passaros e das flores e que pediria a Rainha das
Corgas para dar-lhe quatro patas ageis e um belo pelo castanho. Mas o

principe tinha a chave da porta. E ela ndo tinha o segredo da palavra
(2006, p.37).

Pertencentes a mundos distintos, os dois amantes traziam consigo duas
perspectivas diferentes em relacdo a possibilidade de concretizar aquele amor.
Na incapacidade de comunicacdao, esta representada a incapacidade de
conciliacdo dos dois mundos tao opostos. O principe, no entanto, tinha a
prerrogativa de ter sua amada aprisionada dentro de um dos quartos de seu
palacio e, na impossibilidade de comunicacdo, julgou ter entendido as lagrimas
da mulher-corga, imaginando terem sido um pedido que ele prontamente buscou
realizar:

E no dia em que a primeira lagrima rolou dos olhos dela, o principe pensou

ter entendido e mandou chamar o feiticeiro. Quando a corga acordou, ja

ndo era mais corcga. Duas pernas sé e compridas, um corpo branco. Tentou

levantar, ndo conseguiu. O principe lhe deu a mao. Vieram as costureiras
e a cobriram de roupas. Vieram os joalheiros e a cobriram de joias. Vieram

47



.

0os mestres de dancga para ensinar-lhe a andar. S6 ndo tinha a palavra. E o
desejo de ser mulher (2006, p.37-38).

Ao ver sua amada agora numa forma completamente humana, o principe cuidou
para que ela recebesse todos os caprichos e gozasse de todos os beneficios de
sua nova condigcao. Tratada como uma princesa, a mulher se via insatisfeita e
infeliz, percebendo sua total inadequacdo aquele mundo. Apesar de ter perdido
suas patas ligeiras, ela se vé em condicdes de deixar para tras aquele mundo ao
qual jamais se adaptaria. Nao estando mais aprisionada naquele quarto, ela
decide fugir, para isso tendo de aprender novos passos: “Sete dias ela levou para
aprender sete passos. E na manha do oitavo dia, quando acordou e viu a porta
aberta, juntou sete passos e mais sete, atravessou o corredor, desceu a escada,

cruzou o patio e correu para a floresta a procura de sua Rainha” (2006, p.40).

De volta a floresta, a mulher — que antes era um ser hibrido — recorre a sua
Rainha para desfazer o encanto por meio do qual assumiu uma forma totalmente
humana. No entanto, ao contrario do que se esperava, ela ndo volta a ser a
mulher-corca de antes, ela assume uma forma mais condizente com sua
esséncia arredia e indisciplinada: “O sol ainda brilhava quando a corga saiu da
v

floresta, sé corca, nao mais mulher. E se pds a pastar sob as janelas do palacio”
(2006, p.36).

Desde o inicio do texto, a figura feminina traz em sua corporeidade aspectos
denunciadores de tensdes conflituosas. Na hibridez de seu corpo, esta
simbolizada a dualidade humano versos animal, aspectos com o0s quais lidava
harmonicamente até ser levada da floresta e aprisionada no palacio. Depois
desse contato com as imposicoes e padroes desse universo, ela percebe ter sido
privada de sua antiga e ilimitada liberdade, tendo de viver segundo os designios
de uma voz masculina opressora. Apesar de o principe ama-la, na incapacidade
de comunicacao entre os dois, suas tomadas de decisdes representavam

imposicOes limitadoras sobre o comportamento da mulher.

Na fuga do palacio e na escolha por um corpo completamente animalesco, a
personagem deixa evidente sua insatisfacdo com as vivéncias experienciadas.
Tornando-se corga e vivendo na floresta, ela se distancia daquele mundo de

48



.

regras e imposicdes opressivas, ou seja, ela opta pela indisciplina do mundo
selvagem, um universo alternativo onde sua esséncia feminina comunga da

liberdade desejada.

Resultados de trabalho filigranado, os contos de Marina Colasanti constituem rico
objeto de estudo, fonte inesgotavel de pesquisa sobre diferentes temas. Além
disso, € uma literatura voltada a todo e qualquer admirador da arte literaria.
Sobre o valor estético desses textos, fazemos nossas as palavras de Carrijo, ao
afirmar que “[p]ara além da aparente simplicidade, a obra da autora revela uma
complexidade habilmente urdida pelos fios legados da mitologia, do folclore e de
outros textos literarios, consistindo seus contos e poemas em produto estético

de alto teor simbdlico e intertextual” (2013, p. 142).

Assim como acontece nos textos tradicionais, os contos de fadas modernos de
Marina Colasanti também sao atravessados pelo sobrenatural, mas neles o
expediente metaempirico assume sentido diferenciado, apresentando um
aspecto politico e ideoldgico. Em vez de meras metamorfoses, nos textos da
escritora, as transformagdes sofridas pelos corpos femininos podem ser lidas
como simbolos de novas perspectivas e posturas conquistadas pelas mulheres
no mundo moderno. A liberdade buscada e experienciada por essas personagens
assemelha-se aquela da autora no trabalho de elaboracdo desses enredos, como
sugerem as suas proprias palavras: “Escrever contos maravilhosos €, para mim,
navegar em rio de uma Unica margem, a terceira. E navegar sem leme, na
correnteza” (Colasanti, 2015, p. 422-423).

A TITULO DE CONCLUSAO

O discurso patriarcal machista e misdgino deixou inUmeras marcas em variados
campos e espagos sociais, mas nao seria um exagero dizer que estao no corpo
feminino as marcas mais profundas dessa teia discursiva. Lancando mao de

diferentes recursos, as mulheres continuam lutando para superar e desconstruir

49



a2

edificacbes sociais ainda fundadas sobre pilares desse discurso. Enquanto
escritora, Marina Colasanti faz de sua arte um instrumento de combate e de
resisténcia, ressignificando ou desestruturando lugares-comuns de antigas

ideologias femifdbicas.

Nessa postura combativa de oposicao ao antigo e preconceituoso ideal de
feminilidade, as mulheres descobrem-se numa situagao nova em que, negando
os predicativos do passado, estdao abertas a novos valores, ou seja, encontram-
se num processo de (re)construcao de suas especificidades, passando por uma
verdadeira metamorfose por meio da qual ressignificam seus corpos e seus

espacos de atuacao na sociedade.

Dentro dessa nova realidade sociocultural, as mulheres abandonam a condicao
de seres disciplinados, domesticados e sobrecarregados de valores que as
inferiorizavam. Optando por seguirem vias alternativas e assumindo as
consequéncias dessa decisao, elas se tornam corpos indisciplinados, insubmissos
e em constante transformacgao. Recorrendo a atmosferas sobrenaturais, Marina
Colasanti registra as mudangas ocorridas nesses novos tempos. Em seus contos
de fadas modernos, a mulher escritora discute o corpo da mulher que,
atravessado pela magia, assume novos valores, tornando-se um corpo

encantado.

REFERENCIAS

BLOCH, R. Howard. Misoginia medieval e a invencao do amor romantico

ocidental. Tradugao Claudia Morais. Rio de Janeiro: Ed. 34, 1995.

BORGES, Luciana. (De)composicdes do feminino: a boneca e a construgao do
corpo. In: BORGES, Luciana; JUNIOR, Ant6nio Fernandes [et al.]. O corpo na
literatura e na arte: teorias e leitura - UFG. Goiania: FUNAPE, 2013, p.15-
41.

50



.

BORGES, Kelio Junior Santana; CANOVAS, S. Y. L. M. O conto de fadas
moderno: a atualizagdo do género na obra infanto-juvenil de Marina Colasanti.
In: Fronteiraz (Sao Paulo), v. 1, p. 137-154, 2016.

CARRIJO, Silvana Augusta Barbosa. De sepulcro a palco: condicao feminina e
trama conjugal em dois contos de Marina Colasanti. In: BORGES, Luciana;
FONSECA, Pedro C. Louzada (org.). A mulher na escrita e no pensamento:
ensaios de literatura e percepgao. Goiania: FUNAPE/DEPECAC, 2013. (Colecao
Lavor;13)

CARRIJO, Silvana Augusta Barbosa. Espelho, espelho meu, que corpo tenho
eu? Representacgao literaria do corpo em narrativas infanto-juvenis. In:
BORGES, Luciana; JUNIOR, Antdnio Fernandes [et al.]. O corpo na literatura
e na arte: teorias e leitura - UFG. Goiania: FUNAPE, 2013, p.123-140.

COELHO, Nelly Novaes. O conto de fadas. S3ao Paulo: Editora Atica, 1987.

(Série Principios)

COLASANTI, Marina. Posfacio. In: . Mais de 100 historias
maravilhosas. 1. ed. S3ao Paulo: Global, 2015.

COLASANTI, Marina. Uma ideia toda azul. 23. ed. Sao Paulo: Global, 2006.

COLASANTI, Marina. Longe como o meu querer. 2.ed. Sao Paulo: Editora
Atica, 1998.

GROSZ, Elizabeth. Corpos reconfigurados. In: Cadernos Pagu (14).
Campinas-SP, Nucleo de Estudos de Género-Pagu/Unicamp, 2000, p. 45-86.

MENEZES, Magali Mendes de. Da academia da razdo a academia do corpo. In:
TIBURI, Marcia et al. As mulheres e a filosofia. S3o Leopoldo, RS: Unisinos,
2002. p.13-22.

51



NEVES, Marcia Seabra. Corpos em transito: hibridismo, metamorfose e
deformacdo. In: REDISCO - Vitéria da Conquista, v. 6, n. 2, p. 99-110, 2014.
Disponivel em <
http://periodicos.uesb.br/index.php/redisco/article/viewFile/4859/4672 >
Visualizado em 18 de maio de 2019. p.99-110.

SILVA, Vera Maria Tietzmann. Literatura infantil brasileira: um guia para

professores e promotores de leitura. Goiania: Canone Editorial, 2008.

TOLKIEN, J. R. R. Arvore e folha. Traducdo de Ronald Eduard Kyrmse. S&o
Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2013.

XAVIER, Elédia. Que corpo é esse? o corpo no imaginario feminino.
Floriandpolis: Ed. Mulheres, 2007.

52



