
Volume 11, Número 1, 2026

Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
1

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, 
repensando cultura, natureza, espírito e corporeidade1

The Crisis of Late Structuralism: Perspectivism and Animism, Rethinking Culture, Nature, Spirit, and 
Bodiliness

La crisis del estructuralismo tardío: Perspectivismo y animismo, repensando la cultura, la 
naturaleza, el espíritu y la corporeidad.

TERENCE TURNER2

LUCAS DE JESUS SANTOS3

RESUMO

1	 O presente artigo foi publicado originalmente na revista Tipití – Journal of the Society for the Anthropology of Lowland South America, v. 7, n. 1, 
de junho de 2009. Agradeço a Susana Matos Viegas, editora chefe, João Roberto Bort Jr., editor assistente de Tipití, pela anuência para publicação 
da tradução, bem como a Janaína Tatim, copy editor da área de português da revista, pela ajuda e mediação necessária (N. do T.).

2	 Universidade de Chicago. E-mail: lucas.jesus@ifg.edu.br.
3	 Tradutor. Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). ORCID: https://orcid.org/0000-0002-9820-9739. Lattes: http://lattes.cnpq.

br/8963999445520807. E-mail: lucas.jesus@ifg.edu.br.

O ponto de partida deste ensaio é uma avaliação dos êxitos e falhas do estruturalismo, exemplificado pela obra de 
Claude Lévi-Strauss, com particular atenção a sua aplicação a dados etnográficos amazônicos. Pretendo identificar as 
contribuições originais de Lévi-Strauss, mas também mostrar como o estruturalismo obstruiu e confundiu as estruturas 
e os temas das culturas amazônicas que tentou analisar por mal aplicar seus próprios conceitos teóricos e metodológi-
cos, assim produzindo o que chamo de “crise de estruturalismo tardio”. Sugiro então como desenvolvimentos recentes 
na antropologia amazonista, notadamente o repensar o animismo proposto por Descola e seus sócios e o desenvolvi-
mento do perspectivismo por E. Viveiros de Castro e seus colegas, podem ser entendidos como tentativas de evitar ou 
transcender esta crise através de uma reformulação de conceitos teóricos chaves do estruturalismo, começando com a 
relação natureza e cultura. Discuto as semelhanças e as diferenças entre as abordagens animistas e perspectivistas do 
tema e outros conceitos teóricos decorrentes, como a relação entre a forma e o conteúdo do corpo, agência e espírito e 
as dimensões subjetivas e objetivas de esquemas cognitivos, considerados como as unidades fundamentais de estru-
turas culturais. Em conclusão, sugiro que o exame crítico dessas duas novas tendências teóricas aponta para uma refor-
mulação positiva da relação natureza e cultura, enraizada no papel fundamental da atividade produtiva, e da produção 
reflexiva da produção como característica fundamental de muitas, senão todas, ideias culturais amazônicas de cultura.

Palavras-chave: estruturalismo; natureza-cultura; animismo; perspectivismo ameríndio; Amazônia.

ABSTRACT

The paper takes as its point of departure an assessment of the achievements and limitations of structuralism as exem-
plified by the work of Claude Lévi-Strauss, with particular attention to its applications to Amazonian ethnographic data. I 
attempt to identify the original contributions of structuralism, while explaining how it has distorted and misunderstood 
the Amazonian cultural structures and themes that it has sought to analyze by misapplying its own theoretical and metho-
dological concepts, thus giving rise to what I call the “Crisis of Late Structuralism.” I then suggest how recent developments 
in Amazonianist anthropology, notably the rethinking of animism by Philippe Descola and his associates, and the develop-
ment of perspectivism by Eduardo Viveiros de Castro and his colleagues can be understood as attempts to avoid or trans-

mailto:lucas.jesus%40ifg.edu.br?subject=
https://orcid.org/0000-0002-9820-9739
http://lattes.cnpq.br/8963999445520807
http://lattes.cnpq.br/8963999445520807
mailto:lucas.jesus%40ifg.edu.br?subject=


Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
2

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espírito e corporeidade

cend this crisis by reformulating key theoretical assumptions of structuralism, beginning with the relation of nature and 
culture. I discuss similarities and differences between animist and perspectivist treatments of this theme, and other 
theoretical concepts that follow from it, such as the relation of bodily form and content, agency and spirit, and the sub-
jective and objective dimensions of cognitive schemas considered as the fundamental units of cultural structures. In 
conclusion I suggest that a critical examination of these new theoretical tendencies points to a positive reformulation 
of the relation of nature and culture, rooted in the fundamental role of productive activity, and the reflexive production 
of production as the fundamental feature of many, if not all, Amazonian cultural ideas of culture.

Keywords: structuralism; nature-culture; animism; amerindian perspectivism; Amazon.

RESUMEN

El punto de partida de este ensayo es una evaluación de los éxitos y fracasos del estructuralismo, ejemplificados por 
la obra de Claude Lévi-Strauss, con especial atención a su aplicación a los datos etnográficos amazónicos. Me propon-
go identificar las contribuciones originales de Lévi-Strauss, pero también mostrar cómo el estructuralismo obstruyó 
y confundió las estructuras y los temas de las culturas amazónicas que intentó analizar al aplicar erróneamente sus 
propios conceptos teóricos y metodológicos, lo que produjo lo que denomino una «crisis del estructuralismo tardío». 
A continuación, sugiero cómo los desarrollos recientes en la antropología amazónica, en particular la reconsideración 
del animismo propuesta por Descola y sus colaboradores y el desarrollo del perspectivismo por E. Viveiros de Castro y 
sus colegas, pueden entenderse como intentos de evitar o superar esta crisis mediante una reformulación de concep-
tos teóricos clave del estructuralismo, comenzando por la relación entre naturaleza y cultura. Analizo las similitudes y 
diferencias entre los enfoques animistas y perspectivistas sobre el tema y otros conceptos teóricos emergentes, como 
la relación entre la forma y el contenido del cuerpo, la agencia y el espíritu, y las dimensiones subjetivas y objetivas de 
los esquemas cognitivos, considerados las unidades fundamentales de las estructuras culturales. En conclusión, sugie-
ro que un análisis crítico de estas dos nuevas tendencias teóricas apunta a una reformulación positiva de la relación 
entre naturaleza y cultura, basada en el papel fundamental de la actividad productiva y la producción reflexiva de la 
producción como característica fundamental de muchas, si no todas, las ideas culturales amazónicas sobre la cultura.

Palabras clave: estructuralismo; naturaleza-cultura; animismo; perspectivismo amerindio; Amazonía.

1	 A MORTE DE LÉVI-STRAUSS

A morte de Claude Lévi-Strauss em novembro de 2009 foi um evento que exigiu a devida co-
memoração de uma brilhante carreira antropológica. Foi também uma ocasião que convocou seus 
epígonos e críticos entre os antropólogos amazonistas, bem como muitos pensadores de outras 
linhas de trabalho intelectual e cultural que foram inspirados e influenciados por suas ideias, para 
contemplar a natureza de sua contribuição e até que ponto ela permanece sendo uma força vital 
que continua a influenciar o trabalho teórico nas disciplinas sociais e culturais.

O entusiasmo estimulado pelos trabalhos iniciais de Lévi-Strauss derivou de três contri-
buições teóricas originais. Em primeiro lugar, a nova abordagem teórica e metodológica, represen-
tada por seu conceito sintético de “estrutura”, plenamente apresentado pela primeira vez em As 
Estruturas Elementares do Parentesco (1949), que combinava a ideia matemática de um grupo de 
transformações restritas por um ou mais princípios invariantes (não aplicados anteriormente na 
antropologia, embora usados, pelo menos um século antes, na economia por Marx, entre outros); 



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
3

as noções semióticas de classificação desenvolvidas por Saussure, com seus conceitos de signo e 
campo de significação; a fonologia componencial dos linguistas da Escola de Praga, Troubetzkoy e 
Jakobson; o associacionismo psicológico, as ideias da Gestalt de percepção de padrões e as noções 
antropológicas de tipologias comparadas de sistemas de parentesco e sistemas culturais de cate-
gorias. Foi uma síntese ousada e criativa extraída de fontes díspares, muitas das quais não eram 
familiares aos antropólogos da época.

Em segundo lugar, Lévi-Strauss ofereceu uma nova e poderosa ideia do objeto último da 
análise antropológica, as “estruturas fundamentais da mente humana”, que ele concebeu como 
as restrições invariantes que governam os grupos de transformações que compõem seus modelos 
estruturais, tornados acessíveis pela aplicação metodológica de seu novo conceito de estrutura. 
Essas restrições eram invariavelmente concebidas como princípios psicológicos ou sociopsicológi-
cos, como a reciprocidade ou a distinção entre natureza e cultura. Elas constituíam placas de sina-
lização no caminho para o objetivo final de Lévi-Strauss de reduzir a cultura à psicologia e a psico-
logia aos processos naturais de percepção e associação inconsciente que produzem as categorias 
de cognição e classificação. O fim dessa trajetória analítica, tal como Lévi-Strauss a concebeu, foi 
a revelação da natureza tanto como o sujeito transcendental definitivo quanto como a fonte das 
características cognitivas da realidade objetiva. Essas ideias compunham a ideia de Lévi-Strauss 
sobre a maneira de a antropologia responder à grande questão que era sua razão de ser, ou seja, 
“qual é a natureza da humanidade”? Ele foi talvez o último grande antropólogo a fazer da busca por 
uma resposta a essa pergunta o foco de sua carreira.

Em terceiro lugar, pode-se dizer que Lévi-Strauss descobriu um novo tema para a análise 
antropológica: os detalhes aparentemente arbitrários e sem sentido dos mitos, cosmologias e sis-
temas de conhecimento indígenas, que ele reconheceu que poderiam ser analisados como o código 
de oposições lógicas e identidades que constituíam as estruturas cognitivas da cultura.

O programa analítico triplo baseado nessas três inovações teóricas fundamentais exerceu 
grande influência sobre a antropologia e campos relacionados, mesmo entre muitos que perma-
neceram céticos em relação à própria prática analítica de Lévi-Strauss e seus objetivos teóricos 
finais. Foi preciso tempo para que os pensadores críticos digerissem as ideias e esclarecessem seus 
aspectos problemáticos, tanto na teoria quanto na aplicação. Entre as muitas críticas que foram 
feitas ao edifício estruturalista, três se destacam por sua relevância para este artigo. Em primeiro 
lugar, há uma falha fundamental na aplicação de Lévi-Strauss de seu modelo teórico de estrutura, 
que pode ser resumida como a aplicação do modelo certo ao nível errado dos dados. Lévi-Strauss 
seguiu as concepções convencionais da semiótica contemporânea e dos estudos de parentesco 
ao conceber a organização formal de sistemas individuais de parentesco ou mitos como quadros 

Terence Turner, Lucas de Jesus Santos



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
4

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espírito e corporeidade

sincrônicos de relações ou contrastes de características, não deixando espaço para transformações 
internas, como as de enredos míticos ou ciclos de desenvolvimento de famílias. Portanto, ele foi 
obrigado a tentar aplicar seu modelo estrutural de grupos de transformações constritos por res-
trições invariantes a conjuntos de múltiplos mitos ou sistemas de parentesco, cada um considera-
do como uma “transformação” ou “variante” unitária de uma estrutura mestre (incorporada pelo 
princípio ou princípios invariantes que supostamente compreendem a condição de constrição do 
grupo) que não pode ser localizada ou definida dentro de qualquer membro do grupo – nem, como 
se viu, em qualquer outro lugar. Nem Lévi-Strauss nem qualquer outro estruturalista confesso teve 
sucesso, que eu saiba, em produzir uma única análise da estrutura de qualquer “grupo” de “varian-
tes” de qualquer construção cultural ou sistema de parentesco que realmente atenda aos requisi-
tos formais de “invariância” especificados por Lévi-Strauss. Isso não significa que o modelo em si 
seja inviável ou inaplicável, mas apenas que ele não foi aplicado onde deveria ter sido, ou seja, nas 
transformações internas que compreendem os processos de desenvolvimento ou as tramas dos 
sistemas individuais em questão (sistemas de parentesco ou narrativas míticas), que de fato for-
mam “grupos” de transformações constrangidas a permanecer dentro de limites invariantes pela 
exigência imperiosa de reproduzir o sistema de relações ou o padrão esquemático de ações sim-
bólicas em questão. Se isso fosse feito primeiro, os resultados dessas análises poderiam então ser 
comparados em um segundo nível, como um “grupo” de casos análogos, mas o que se estaria com-
parando seria bem diferente das “variantes” sincrônicas que compõem as análises estruturalistas. 
Uma consequência fatal da sincronização dos padrões internos de relações, que compreendem as 
“variantes” ou “transformações” das análises estruturalistas, é o achatamento de seus elementos 
constituintes em elementos relacionais ou signos inertes e desarticulados, privados de muitos dos 
significados intencionais e dinâmicos (transformadores) que possuem em seu contexto sistêmico 
original. Esse é um ponto de igual relevância para o estruturalismo e alguns de seus descendentes 
mais recentes.

Os outros dois pontos principais da síntese estruturalista original de Lévi-Strauss também 
são afetados negativamente pela inviabilidade de sua abordagem para a análise estrutural. A inca-
pacidade de Lévi-Strauss de aplicar seu modelo estrutural à estrutura de sistemas individuais ou 
“transformações” significou que ele nunca foi capaz de definir restrições invariantes coordenando 
qualquer “grupo” de transformações como “estruturas fundamentais” com a precisão exigida por 
sua definição grupo-teórica de estrutura. A caracterização de seu procedimento para analisar “gru-
pos” de mitos na “abertura” de O Cru e o Cozido (1969) como análogo a um cristal em crescimento 
que é claramente estruturado em seu centro, mas difuso e mal definido em sua periferia, evoca me-
taforicamente seu fracasso em encontrar a estrutura de qualquer grupo – o que significa, dada sua 



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
5

definição de estrutura como a lei invariante do grupo, sua incapacidade de encontrar a estrutura 
de qualquer mito. A enorme quantidade de análises não estruturadas de padrões e transformações 
míticas que compõem os quatro volumes das Mitológicas, por mais estimulantes que sejam, repre-
sentam, segundo os próprios padrões teóricos de Lévi-Strauss, o fracasso de sua busca estrutura-
lista por estruturas fundamentais (Lévi-Strauss, 1964, p. 9-40)4.

Quando passou das estruturas de parentesco para os mitos e sistemas de conhecimento 
como seus principais temas, as tentativas de Lévi-Strauss de traduzir os significados dos elementos 
semióticos dos mitos e sistemas cosmológicos foram igualmente prejudicados por sua incapaci-
dade de reconhecer a significância do fato de que esses elementos individuais são regularmente 
transformados no decorrer do mito ou do processo social em questão – transformações que se 
aplicam à sua significação, bem como às características de sua forma ou relações com outros ele-
mentos. Nos mitos Jê e Bororo sobre a origem do fogo de cozimento, que constitui o tema inicial 
de O Cru e o Cozido, por exemplo, o fogo aparece pela primeira vez como o sol distante no céu, que 
os homens usam para aquecer a carne que devem cortar em pedaços pequenos e colocar sobre 
as pedras para captar seus raios, depois desce para a terra como a extremidade de um tronco em 
brasa na casa dos jaguares, que o usam para assar grandes pedaços de carne e, finalmente, aca-
ba sendo carregado pelos homens para a aldeia, onde é quebrado e usado para acender outros 
fogos de cozinha (Lévi-Strauss, 1964, p. 43-86). Cada uma dessas transformações do fogo carrega 
um significado diferente, e essa série de transformações transmite um sentido cumulativo que é o 
objetivo do mito. Lévi-Strauss analisa o fogo apenas como o signo da operação de cozimento, uma 
função que ele exercia na casa pré-cultural dos jaguares, perdendo completamente o significado 
de seu uso no final do mito como um meio geral de fazer outros fogos, o passo essencial para a 
cultura humana plena.

Ao abordar uma crítica do desenvolvimento do estruturalismo ou das ideias de seus epígonos 
teóricos mais recentes, é essencial ter em mente que nenhum deles se desenvolveu como projetos 
antropológicos puramente acadêmicos. Em vez disso, eles e seus autores tiveram, em graus variados, 
uma vida dupla como intelectuais públicos, envolvidos em controvérsias supra-acadêmicas de sua 
época. Desde seus primórdios, logo após a Segunda Guerra Mundial, o estruturalismo foi enquadrado 
por seus defensores tanto como uma crítica ao pensamento filosófico e social do Ocidente Moderno, 
em especial ao existencialismo, ao marxismo, à hermenêutica e à antropologia social estrutural-fun-

4	 Para uma discussão mais completa sobre as limitações do estruturalismo, incluindo seu fracasso em produzir análises estruturais viáveis 
consistentes com a própria definição de estrutura de Lévi-Strauss, tornando-se, de fato, uma forma de pós-estruturalismo avant l’heure, ver 
TURNER, T. Structure and Entropy: Theoretical pastiche and the contradictions of ‘structuralism’. Current Anthropology, Chicago, v. 31, n. 5, p. 
563-568, Dec. 1990.

Terence Turner, Lucas de Jesus Santos



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
6

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espírito e corporeidade

cional, quanto como uma abordagem antropológica preocupada com os sistemas de parentesco e os 
mitos das culturas indígenas australianas e ameríndias. A brilhante carreira de Lévi-Strauss exem-
plifica esse duplo foco do projeto estruturalista, com sua combinação de interesse antropológico 
nas culturas mais remotas e exóticas da Austrália aborígene e da Amazônia e seus empréstimos 
das teorias científicas da linguística estrutural e da semiologia, em voga na época, do trabalho de 
Merleau-Ponty sobre a psicologia da percepção e do que Lévi-Strauss chamou de a nova “matemá-
tica do Homem”, a “matemática qualitativa” da teoria dos conjuntos, da cibernética e da tecnologia 
da informação que se tornou popular após a Segunda Guerra Mundial (Lévi-Strauss, 1955).

O sucesso do estruturalismo como movimento intelectual deveu-se muito a esse duplo enfo-
que, com suas implicações metodológicas sedutoras de que as “estruturas fundamentais” das opera-
ções mentais humanas, manifestadas em suas formas mais puras e simples nas produções culturais 
das culturas humanas mais “primitivas” (ou seja, implicitamente, as mais “naturais”), têm uma se-
melhança familiar com os novos métodos de análise estrutural da linguística e da teoria dos grupos, 
emprestando assim seu prestígio científico à antropologia estruturalista. Essa herança intelectual 
complexa ajuda a entender um dos aspectos mais problemáticos do estruturalismo e seus desdo-
bramentos mais recentes a partir de uma perspectiva antropológica, ou seja, sua tendência a reificar 
categorias conceituais gerais como “natureza” e “cultura” e a tratá-las no mesmo patamar das evi-
dências etnográficas de ideias indígenas sobre o que pode ser definido em termos dessas categorias 
como fenômenos “naturais” ou “culturais”. Uma consequência disso é a tendência de tratar as entida-
des ou relações que podem ser atribuídas a uma ou outra categoria como internamente homogêneas, 
em vez de como amálgamas complexas de ambas. Essa tendência é acentuada por uma dependência 
teórica da semiologia saussureana, em particular de seus conceitos de signo, do campo de significa-
ção e da distinção entre langue e parole como modelos para classificações e cosmologias culturais, o 
que leva as análises a uma orientação idealista em direção à abstração de categorias epistemológicas 
e classificatórias a partir de formas de atividade material e relações sociais.

Como antropólogo que trabalha com os povos de língua Jê do Brasil Central, que desempe-
nhou um papel central na formação das ideias de Lévi-Strauss sobre a estrutura social e a mitologia 
da Amazônia, inevitavelmente me vi realizando meu trabalho etnográfico e teórico em um diálogo 
pessoal e conceitual com Lévi-Strauss: conceitual, porque seus escritos me apontaram problemas 
e ideias que se tornaram centrais para meu próprio trabalho; e pessoal, porque, como muitos co-
legas amazonistas, eu o considerava um interlocutor vivo e interessado, invariavelmente receptivo 
e generoso com seu tempo quando eu o visitava em Paris. Comecei meu trabalho com os Kayapó 
em 1962, quando a influência de Lévi-Strauss estava em seu auge e o “estruturalismo” havia se 
tornado um foco de intenso interesse e controvérsia, não apenas na França, mas cada vez mais nos 



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
7

círculos antropológicos e culturais anglófonos, hispânicos e lusófonos. Desde o final dos anos 1960, 
testemunhei (e, em pequena medida, participei) do declínio de sua eminência intelectual, que foi 
acelerado, se não causado, pelos eventos de maio de 1968 em Paris.

2	 MAIO DE 1968 COMO REVOLTA ANTI-ESTRUTURALISTA

O declínio da influência do estruturalismo como abordagem teórica na antropologia, bem 
como nos estudos literários e culturais em geral, que começou depois de 1968, foi gradual e nunca 
total. Embora Lévi-Strauss tenha continuado a lecionar e a produzir trabalhos publicados em um 
ritmo surpreendente, ele se tornou uma figura cada vez mais isolada, sem herdeiros intelectuais 
diretos. O estruturalismo, entretanto, desfrutou de uma meia-vida prolongada em várias recensões 
ostensivamente “pós-estruturalistas” e “desconstrucionistas”, que deram continuidade a alguns 
dos princípios mais fundamentais do estruturalismo em termos diferentes. O principal deles foi o 
fracasso de Lévi-Strauss em produzir análises “estruturais” que satisfizessem seus próprios crité-
rios de estrutura, tornando-o, de fato, um pioneiro do pós-estruturalismo avant l’heure.

Os estudantes e trabalhadores de Maio de 68 não adornaram suas barricadas com faixas 
pedindo a defesa da langue, mas com a exigência de prendre la parole. Eles não buscavam defender 
as estruturas existentes, mas desconstruí-las. Eles não estavam preocupados com a contemplação 
de padrões objetivados de pensamento inconsciente, mas com a ação subjetiva que poderia mu-
dar e criar novas formas de consciência, bem como transformar materialmente as relações sociais 
existentes. Os filósofos parisienses reagiram ao que consideravam ser a crise de 1968 do estrutu-
ralismo como uma perspectiva fundada em uma noção contemplativa e saussureana de estrutura, 
ao repudiarem os aspectos do pensamento de Lévi-Strauss que pareciam mais fora de sintonia 
com o novo clima ideológico, que vinha germinando nas universidades, fábricas e outros contextos 
sociais antes de irromper nas manifestações de maio de 68.

Que os epígonos da hegemonia estruturalista tenham conseguido conservar aspectos im-
portantes da síntese teórica de Lévi-Strauss e reciclá-los como componentes das novas posições 
ostensivamente anti-estruturalistas que desenvolveram é um tributo impressionante ao domínio 
que o estruturalismo adquiriu sobre a imaginação cultural francesa. Um tributo ainda mais revela-
dor é como muitos, em sua pressa de se redefinirem como pós-estruturalistas, afirmaram energica-
mente, contra a evidência de seus próprios escritos anteriores, que é claro que nunca foram estru-
turalistas. A sucessão pós-1968 de formações teóricas híbridas que se seguiram não só confrontou 
e superou abertamente os problemas teóricos e analíticos do estruturalismo, como também os 
readaptou em novas formas que pareciam tornar virtuosos seus vícios teóricos. É a essa sucessão 

Terence Turner, Lucas de Jesus Santos



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
8

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espírito e corporeidade

de formações teóricas híbridas pós-1968, justaposta à contínua onda de trabalhos novos, mas teo-
ricamente repetitivos, do próprio Lévi-Strauss, que me refiro como a crise do Estruturalismo Tardio.

Entre as posições híbridas que surgiram logo após os eventos de 1968, as mais notá-
veis vieram mais de filósofos e intelectuais públicos do que de antropólogos. Elas incluíam 
a interpretação heterodoxa de Derrida da teoria do signo de Saussure, que Lévi-Strauss havia 
empregado como base de seu conceito de estruturas de elementos de signo, como base de anties-
truturas descentradas (Derrida, 1967). Derrida conseguiu isso reinterpretando a noção de Saussure 
sobre a arbitrariedade da relação significante-significado como um abismo existencial de “différan-
ce” da suposta unidade original de significante e significado. O modelo original para a noção de 
différance de Derrida pode ser buscado na noção de Lévi-Strauss do tabu do incesto como uma 
exigência de que os homens devem ceder suas parentes consanguíneas femininas como parceiras 
sexuais em trocas afetivas recíprocas com outros homens, diferindo assim a unidade primordial 
das relações familiares, em vez de seguir sua suposta preferência natural de mantê-las na unidade 
incestuosa (pré-social).

Uma abordagem diferente foi adotada por Foucault ao inverter o uso que Lévi-Strauss fazia 
do conceito de langue de Saussure como modelo de sua concepção de estrutura (que o próprio 
Foucault havia empregado em seu período estruturalista anterior a 1968). Em uma clara ruptura 
com Lévi-Strauss, Foucault ofereceu uma transvaloração da distinção fundamental de Saussure 
entre langue e parole, que cooptou habilmente a retórica do movimento de 1968, substituindo lan-
gue como a categoria fundamental de seu sistema “pós-estruturalista” pela categoria saussureana 
complementar de parole, retrabalhada e rebatizada como discours (Foucault, 1968). Sua concepção 
de discurso, no entanto, afastou-se do conceito de parole de Saussure em sua negação de qualquer 
papel para o sujeito como falante. Em vez disso, ele continuou a concebê-lo da maneira lévi-straus-
siana, austera e legitimada, como sem sujeito, como a langue, de fato como uma espécie de forma 
ativada da langue, agora entendida como um demiurgo estruturante de “poder”, impondo iden-
tidades subjetivas às pessoas sociais para capacitá-las a atender às necessidades do poder, que 
acabam sendo as exigências da estrutura social. Althusser produziu uma teoria análoga do sujeito 
como uma “interpelação” da sociedade como corolário de sua teoria “marxista estruturalista” da 
ideologia (Althusser, 1971).

Essas posições teóricas declaradamente anti ou pós-lévi-straussianas foram, na verdade, 
formuladas como continuações de aspectos essenciais da estrutura teórica do estruturalismo lévi-
-straussiano por outros meios, sobretudo o conceito de sujeito como um epifenômeno de estrutu-
ras linguísticas ou ideológicas impessoais e inconscientes, e a consequente irrelevância ou ilusão 
da consciência subjetiva, da agência e da atividade material.



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
9

3	 A CRISE DO ESTRUTURALISMO TARDIO: ANIMISMO E PERSPECTIVISMO COMO SUCESSORES

Os antropólogos também foram influenciados pela agitação social e ideológica do final da 
década de 1960 e pelas novas ênfases na ação social e na agência subjetiva que se seguiram a elas, 
mas também responderam a influências distintas decorrentes das preocupações de sua disciplina 
com a interação dos sujeitos humanos com o ambiente natural e os significados sociais e trata-
mentos culturais do corpo humano. Todas essas preocupações informaram as reações dentro da 
disciplina às crises gêmeas do estruturalismo lévi-straussiano: o fracasso de seu próprio projeto de 
análise estrutural em revelar as estruturas que ele buscava e a rejeição do estruturalismo como um 
beco sem saída teórico quietista, incapaz de lidar com as realidades das desigualdades sociais e 
culturais contemporâneas da sociedade francesa, em especial sua estrutura de classes e seu siste-
ma educacional, mas também, nos casos que consideraremos aqui, às reações pós-estruturalistas 
e desconstrucionistas de Foucault, Derrida e outros.

Entre os antropólogos profundamente engajados com o quadro teórico de Lévi-Strauss e 
influenciados por ele, as duas tendências críticas mais importantes que surgiram foram o renasci-
mento do trabalho teórico e etnográfico sobre o animismo por Descola, Bird-David e outros (Bird-
David, 1999; Descola, 1994; 1996; 2005; 2009) e o desenvolvimento do Perspectivismo como uma 
abordagem das noções cosmológicas indígenas amazônicas e, de forma mais ampla, ameríndias, 
por Eduardo Viveiros de Castro, seus alunos e associados (Viveiros de Castro, 1998; 2002a; 2002b; 
2002c; 2004). Em ambos os casos, os teóricos que inicialmente desenvolveram essas posições co-
meçaram ou como estruturalistas lévi-straussianos (no caso de Viveiros de Castro, um brasileiro 
francófono intimamente envolvido com Lévi-Strauss e com a antropologia francesa) ou, como no 
caso de Descola (um aluno de Godelier com inclinações ecológicas e marxistas), formularam suas 
ideias em um diálogo crítico com sua visão. Ambas as abordagens começaram desafiando a con-
cepção central de Lévi-Strauss sobre a relação entre natureza e cultura e seu papel como quadro de 
sua visão da antropologia como “entropologia”, a redução da cultura ao status de um epifenômeno 
da natureza. Lévi-Strauss concebeu a redução da cultura à natureza como operando por meio da 
determinação da consciência subjetiva por um inconsciente objetivo “kantiano” constituído pelo 
aparato neurológico da percepção e pelos padrões de associação semelhantes aos da Gestalt que 
ele transmite à mente consciente.

O Perspectivismo prosseguiu virando do avesso a proposição reducionista de Lévi-Strauss 
por meio de uma redução igualmente radical, mas oposta, da natureza à cultura, alcançada por 
meio da elevação da perspectiva subjetiva sobre o associacionismo objetivo como o constituinte 
determinante das identidades “espirituais” de todas as criaturas, animais e humanos. A alegação 

Terence Turner, Lucas de Jesus Santos



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
10

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espírito e corporeidade

fundamental do perspectivismo é que os indígenas amazônicos acreditam que os animais, como 
criaturas “naturais” arquetípicas, identificam-se subjetivamente como humanos, os seres culturais 
arquetípicos. O animismo chegou a uma alegação análoga para a universalidade da identidade 
espiritual, que se presume ser essencialmente humana e, portanto, cultural, dos seres humanos e 
de todas as entidades naturais (incluindo animais, plantas e alguns seres inanimados, como corpos 
celestes) por meio da documentação etnográfica de Descola sobre as relações sociais entre seres 
humanos e não humanos entre os Achuar, resultando em um borramento pragmático da fronteira 
entre os domínios natural e cultural por meio de uma infiltração espiritual e material de cada do-
mínio por seres da outra categoria.

Assim, tanto o animismo quanto o perspectivismo têm como ponto de partida uma recon-
ceituação da relação entre natureza e cultura por meio da exploração de concepções indígenas da 
subjetividade comum de seres culturais e naturais, ao mesmo tempo que divergem em uma série 
de pontos filosóficos e teóricos. Ambas as tendências se afastaram de aspectos básicos do pensa-
mento de Lévi-Strauss, bem como uma da outra, mas ambas continuaram, de maneiras diferentes, 
a trabalhar dentro da estrutura do conceito mestre de Lévi-Strauss da oposição categórica entre 
natureza e cultura como a preocupação básica das cosmologias amazônicas e, mais amplamente, 
ameríndias, apesar de suas reformulações heterodoxas de seus termos. Ambos os lados apresenta-
ram suas posições em artigos retoricamente provocativos, claramente destinados a convidar ao en-
gajamento crítico. Ofereço as seguintes observações no espírito de uma resposta acadêmica a esse 
convite, a partir da perspectiva (sic) de mais um ex-parceiro de viagem do projeto estruturalista.

4	 NATUREZA E CULTURA: O CARCAJU E A AMOR-PERFEITO

A atração do estruturalismo tanto para antropólogos quanto para intelectuais humanistas em 
seus primeiros anos parecia ser intensificada apenas por sua rejeição de conceitos e preocupações 
fundamentais da análise filosófica, textual e antropológica convencional – por exemplo, consciência, 
significado, produção, história, forma (como diferente de “estrutura”), o sujeito (incluindo perspec-
tiva, intencionalidade, agência, psicodinâmica freudiana e afeto) e todos os aspectos da linguagem 
que se enquadram na categoria saussureana de fala ou discurso, desde sintaxe, dêixis, referência a 
objetos e formas de discurso, como narrativa, até a pragmática social da fala em contexto), para sele-
cionar alguns títulos de uma lista mais longa. Outro fator que contribuiu para o curioso prestígio das 
análises estruturalistas foi sua preocupação com os detalhes exóticos e aparentemente arbitrários e 
desmotivados dos mitos, rituais e cosmologias indígenas que envolviam animais, plantas e formas 



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
11

naturais desconhecidos, que foi a grande conquista de Lévi-Strauss trazer para o âmbito de uma 
visão teórica capaz de reconhecer seu significado.

A preocupação de Lévi-Strauss com essas particularidades era parte integrante de sua con-
cepção do grande tema dos mitos ameríndios, bem como da antropologia estruturalista: a relação 
entre natureza e cultura. Lévi-Strauss concebeu essa relação em dois níveis. Por um lado, ele inter-
pretou os mitos ameríndios que relatam a diferenciação da humanidade e da cultura de um estado 
de natureza outrora compartilhado em termos mais ou menos iguais com os animais como expres-
sões dos processos mentais naturais de percepção e associação por meio dos quais ele acreditava 
que as formas culturais são construídas. Por outro lado, ele procurou entender como as formas e 
propriedades sensíveis de entidades naturais, como flores ou espécies animais, são inconsciente-
mente apropriadas pelo aparato perceptual e relacionadas umas às outras por processos psicoló-
gicos cognitivos de associação para formar estruturas culturais como classificação e representação. 
Assim, Lévi-Strauss sempre concebeu o processo de construção de estruturas culturais básicas 
como psicológico e inconsciente, em vez de um aspecto da interação social intencional (consciente, 
subjetiva), e concebeu o produto do processo, as estruturas ou as próprias variantes estruturais, 
como padrões sincrônicos abstratos, em vez de incluir as operações de transformação por meio das 
quais foram produzidas. As estruturas culturais, em outras palavras, podem ser concebidas como 
transformações prático-inertes de um conjunto mais inclusivo de “variantes” estruturais relaciona-
das, mas não como processos transformacionais em si.

A síntese à qual ele chegou, apresentada em O Pensamento Selvagem (em francês, La Pensée 
Sauvage, um trocadilho que significa tanto “pensamento natural” quanto “amor-perfeito selva-
gem”), foi concisamente evocada pelo layout visual da capa do livro, que mostra na frente a imagem 
de uma amor-perfeito selvagem abaixo do título em francês e, na contracapa, um carcaju, celebrado 
no texto por sua inteligência. O livro como objeto constitui, portanto, uma “gestalt sensorial” (o 
termo vem de Merleau-Ponty, a quem o livro é dedicado), codificando a mensagem do livro de que 
a mente humana, em seu estado natural, é constituída pela relação entre as formas sensoriais do 
mundo natural (a amor-perfeito) e as faculdades mentais naturais de percepção e associação (o 
carcaju). A cultura e o conteúdo ideacional da consciência subjetiva são representados pelas pá-
ginas de texto envoltas pelas duas capas. A análise estrutural, tal como Lévi-Strauss a concebeu, 
tornou-se, portanto, uma espécie de reducionismo irônico ou, em seu termo, uma “entropologia”, 
revelando como as culturas humanas, em suas tentativas de construir representações de sua dife-
renciação da natureza, ironicamente conseguem apenas produzir construções que revelam em sua 
forma e conteúdo o verdadeiro caráter da cultura como um epifenômeno da natureza. O resultado 
da análise estruturalista das formas culturais humanas é, portanto, a redução dos seres humanos 

Terence Turner, Lucas de Jesus Santos



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
12

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espírito e corporeidade

e de suas culturas ao seu verdadeiro status de produtos da interação da natureza com ela mesma, 
empregando os seres humanos como o meio involuntário do processo.

Para Lévi-Strauss, o ponto importante era a qualidade natural das faculdades e dos con-
teúdos substantivos da mentação e da cultura humanas, mas, ao enfatizar isso, ele também foi 
obrigado a reconhecer a implicação lógica de que essas faculdades sensoriais e cognitivas natu-
rais não poderiam ser concebidas como exclusivamente humanas, mas deveriam ser entendidas 
como qualidades da mente e da inteligência compartilhadas com outros seres naturais, razão pela 
qual o carcaju foi parar na contracapa de La Pensée Sauvage. Dessa forma, o estruturalismo de 
Lévi-Strauss abriu a possibilidade de uma exploração teórica mais radical do compartilhamento da 
mente ou do espírito pelos seres humanos com os animais e outras entidades naturais.

O maior obstáculo a essa abertura parecia ser as limitações dos principais constituintes da 
própria teoria estruturalista, a psicologia associacionista, a abordagem da estrutura como padrão 
sincrônico abstraído dos processos transformacionais de sua produção e, acima de tudo, a camisa 
de força da semiótica saussureana, com sua fixação na langue, excluindo a parole, a significação, 
excluindo a referência e o sentido, e a objetividade abstrata, excluindo a consciência subjetiva, a 
intenção e a agência. À medida que essas limitações se tornaram cada vez mais evidentes para as 
gerações posteriores de structuralistes receptivos aos novos interesses antropológicos em subjeti-
vidade, agência e integração da cultura humana em sistemas ecológicos, a grandeza ascética da vi-
são estruturalista de Lévi-Strauss passou a ser sentida cada vez mais como o produto de uma limi-
tação irônica toda própria: a inadequação teórica e metodológica do uso de seu próprio conceito de 
estrutura. Novos trabalhos etnográficos realizados à luz de novos interesses em modos culturais de 
consciência subjetiva, bem como construções de corporalidade e interações com o meio ambiente, 
levaram a tentativas de formular abordagens mais holísticas para a relação da cultura e da socie-
dade com animais, plantas e o meio ambiente natural. Deve-se enfatizar, ao mesmo tempo, que 
grande parte desse novo trabalho se inspirou nas ideias de Lévi-Strauss sobre as fontes naturais da 
mente e da cultura, seguindo as implicações de suas sugestões de que as estruturas e os conteú-
dos da mente e da inteligência não são especificamente posses humanas, mas são compartilhados 
com os seres naturais. A revisão do animismo feita por Descola, com sua ênfase nas relações com 
plantas, animais e outras entidades naturais, estava na vanguarda dessa nova ecologia cultural.

Lévi-Strauss concebeu a relação natureza-cultura de forma ambígua, tanto externa quanto 
interna: externamente, como uma fronteira entre a cultura humana e o mundo da natureza além 
da aldeia; e internamente, como a divisão psicológica entre os processos mentais de percepção e 
associação e a consciência do sujeito cultural. Ao longo dessa fronteira psicológica, os primeiros 
confrontam os últimos como extensões objetivas do mundo natural externo que eles medeiam para a 



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
13

última. As formas dessa mediação, na concepção de Lévi-Strauss, não são, portanto, apenas continua-
ções do ambiente natural objetivo, mas servem como categorias transcendentais da consciência e da 
subjetividade. A subjetividade e o sentido, nessa perspectiva, tornam-se epifenômenos das formas e 
processos objetivos da natureza. Em nível teórico, isso pode ser considerado como uma redução da 
cultura à natureza. Como vimos, essa era a visão de Lévi-Strauss, personificada pelo carcaju na capa 
de La Pensée Sauvage – o exemplo da concepção de Lévi-Strauss sobre a naturalidade dos processos 
mentais que também constituem a base da cultura e da consciência humanas.

O próprio carcaju, no entanto, não é um sujeito cultural, apesar de toda a sua inteligência 
bruta. O idealismo epistemológico naturalista de Lévi-Strauss levanta implicitamente, mas não res-
ponde, a difícil questão da existência da subjetividade, o produto, se não a fonte, da inteligência 
natural e da percepção nos seres humanos, nos seres “naturais”. Se se pode afirmar que a cultura 
humana e a consciência subjetiva repousam sobre uma base de processos psicológicos naturais 
e padrões de tipo gestalt de características sensoriais de objetos de percepção, devemos inferir 
que a posse de tais faculdades mentais naturais e a onipresença de gestalten sensoriais no mundo 
objetivo natural implica a existência de superestruturas de consciência subjetiva, de intencionali-
dade e até mesmo de identidade cultural por parte de todos os seres assim dotados? Uma resposta 
positiva a essa pergunta pode assumir duas formas principais, uma enfatizando o aspecto subjeti-
vo da mente como autoidentidade, a outra enfatizando as consequências objetivas e materiais da 
identidade subjetiva para as relações com outros seres (especialmente os humanos). De qualquer 
forma, o conceito estruturalista da relação entre natureza e cultura como domínios mutuamente 
externos e contrastantes torna-se insustentável. A tentativa de reformular essa relação fundamen-
tal no contexto de uma resposta à pergunta sobre a natureza da mentalidade dos seres naturais 
tornou-se, portanto, o foco da crise do Estruturalismo Tardio.

A primeira maneira de lidar com a questão é reconhecer que, se animais, plantas, corpos 
celestes e espíritos são concebidos como tendo consciência subjetiva, então a indicação para-
doxal, dada a interpretação estruturalista ortodoxa da oposição binária entre natureza e cultura, 
em termos da qual a consciência subjetiva é relegada ao domínio da cultura, é que eles podem 
compartilhar a identidade consciente de sujeitos humanos (culturais). A implicação radical é que o 
que os estruturalistas ortodoxos consideravam o domínio da natureza é, na verdade, uma colônia 
psicológica e epistemológica do domínio da cultura: os seres naturais, em suma, tornaram-se seres 
culturais, pelo menos no que diz respeito a eles mesmos. Essa conclusão, alcançada por meio de 
uma lógica estruturalista impecável, no entanto, está claramente em contradição com a concepção 
estruturalista ortodoxa da relação natureza-cultura como uma oposição privativa dos domínios 

Terence Turner, Lucas de Jesus Santos



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
14

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espírito e corporeidade

natural/objetivo e cultural/subjetivo. Ao fazer isso, ele oferece uma maneira (embora bizarra) de ir 
além dela.

A segunda maneira de lidar com a mesma questão parte da constatação de que, se os seres 
naturais forem concebidos como possuidores não apenas de inteligência “selvagem” e qualidades 
mentais (ou seja, la pensée sauvage), mas de identidade subjetiva que inclui pessoalidade e cul-
tura, de modo que os seres humanos possam formar relações sociais com os seres naturais com 
os quais compartilham mentalidade, subjetividade e espírito, a fronteira material e social entre os 
domínios cultural e natural desaparece ou, pelo menos, torna-se porosa. O resultado da inclusão 
de animais, plantas e outras entidades naturais no domínio social e cultural humano agora se torna 
não apenas uma questão de categorias ideais ou classificação cultural, mas também e igualmente 
de relações e atividades materiais e sociais. Assim, chegamos por um caminho diferente a outra 
contradição da concepção estruturalista ortodoxa da relação natureza-cultura como uma oposi-
ção privativa da natureza objetiva à cultura subjetiva, o que aponta para a possibilidade de uma 
segunda maneira de responder à pergunta e, portanto, uma rota de fuga diferente do impasse do 
Estruturalismo Tardio. Essa é a maneira que Descola chama de “domesticação” da natureza.

A primeira resposta é o caminho seguido pelo perspectivismo; a segunda é o caminho segui-
do pelo renascimento do animismo. Esses, em suma, são os caminhos para sair do impasse do es-
truturalismo lévi-Straussiano que foram seguidos por seus seguidores intelectuais mais inquietos: 
no primeiro caso, Eduardo Viveiros de Castro (de agora em diante, EVC) e aqueles que ele inspirou, 
e no segundo, Philippe Descola e outros que compartilharam suas ideias. Em nenhum dos casos 
vemos uma ruptura completa com o estruturalismo. A preocupação com a relação natureza-cultura 
permanece central em ambos os casos, mas é transformada de maneiras diferentes, que envolvem 
desvios consequentes do cânone lévi-straussiano recebido. O enquadramento da análise cultural 
nos termos da relação natureza-cultura permanece, mas em cada caso o sentido de seus termos foi 
transformado de forma a abrir novas linhas de investigação teórica e etnográfica, enquanto gran-
de parte da teoria estruturalista formal e saussureana responsável pela crise do Estruturalismo 
Tardio é tacitamente descartada. Um entendimento crítico das fontes da crise, contudo, fornece 
uma base útil para compreender as características comuns e as diferenças do novo Animismo e do 
Perspectivismo como os dois principais descendentes teóricos do estruturalismo e como ambos 
convergiram para as questões do corpo e do “espírito”.



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
15

5	 ANIMISMO: A NATUREZA COMO PAMPSIQUISMO UNIVERSAL

O renascimento do interesse antropológico pelo animismo, a concepção de Tylor da for-
ma original de religião, deve-se principalmente ao trabalho de Philippe Descola. O conceito de 
Tylor baseava-se na ideia de que os objetos e seres naturais, tanto animados quanto inanimados, 
possuíam espíritos, concebidos como constituídos por faculdades mentais, afetos e consciência 
subjetiva, embora não necessariamente personalidades de tipo humano. Descola havia notado em 
seu trabalho de campo que os Achuar estabeleciam relações adotivas de parentesco com seres na-
turais, incluindo plantas e animais, considerando-os dotados de subjetividade, inteligência, afeto e 
capacidade de comunicação. Embora os humanos participem desse pan-espiritismo, o espírito não 
é concebido como uma entidade intrinsecamente humana ou cultural, mas sim como um produto 
inato de poderes naturais possuídos por todas as espécies, incluindo humanos, animais, plantas 
e os espíritos dos mortos. Subjetividade e mentalidade, conforme constituídas por esses poderes, 
são vistas como atributos naturais universais de todos os seres e, embora possam ser passíveis de 
relações sociais e culturais com os seres humanos, não são produtos da cultura humana. Ao contrá-
rio, é a posse desses poderes por entidades naturais, independentemente da cultura humana, que 
torna possível a comunicação dos humanos com elas e a adoção de algumas delas pelos humanos 
como membros da sociedade humana, constituindo-as, nos termos de Descola, como elementos 
de la nature domestique (Descola, 1994). A universalidade do espírito não implica homogeneidade 
universal, no sentido de que todas as espécies de seres possuem espíritos idênticos, assim como a 
universalidade da corporalidade não implica que os corpos de todas as espécies sejam os mesmos. 
Em vez disso, as formas corporais heterogêneas de diferentes espécies de seres correspondem a 
formas espirituais distintas, em muitos casos representadas por seres espirituais “mestres” que 
incorporam os atributos diferenciais de suas espécies de seres. Dessa forma, a “natureza” com-
preende um mundo de diferenças objetivas de formas corporais associadas a formas espirituais 
distintas, para as quais as faculdades subjetivas genéricas do espírito servem como um denomina-
dor comum universal.

Essa é a minha interpretação da evidência etnográfica, que difere em um aspecto crítico 
da interpretação de Descola. Descola considera o espírito como uma qualidade essencialmente 
humana, de modo que o compartilhamento do espírito por animais e plantas se resume a um 
compartilhamento da humanidade. Em sua interpretação, é essa humanidade comum que torna 
possível a formação de relações de parentesco entre os humanos e os animais e plantas. Essa não 
me parece ser uma conclusão logicamente necessária, válida para todas as instâncias de animismo 

Terence Turner, Lucas de Jesus Santos



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
16

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espírito e corporeidade

na Amazônia, mas Descola oferece evidências etnográficas para isso a partir de seus próprios dados 
de pesquisa sobre os Achuar e de algumas outras sociedades amazônicas.

De qualquer forma, está claro que o animismo, como Descola o concebe, não tem lugar para 
a distinção natureza-cultura concebida de forma estruturalista como uma oposição privativa entre 
os domínios da cultura humana e da natureza. Ao contrário, o relato etnográfico de Descola sobre 
as interações entre seres humanos (Achuar) e seres não humanos de vários tipos, muitos dos quais 
entram em relações sociais compartilhadas, tem o efeito de transformar a relação natureza-cultura 
de uma oposição binária de categorias logicamente distintas e mutuamente exclusivas, presumi-
das como correspondentes a classes discretas de seres, para uma relação social (ou não) entre se-
res naturais e culturais discretos, criando, assim, uma fronteira mutável e permeável entre o mundo 
natural não social e um domínio social que se entende incluir tanto seres humanos culturais quan-
to seres naturais, em que estes últimos são entendidos como dotados de identidades espirituais 
humanas. A cultura, em sua forma plenamente desenvolvida, continua sendo concebida como uma 
característica distintiva da sociedade humana, mas essa sociedade, na formulação heterodoxa de 
Descola, não forma uma unidade cultural delimitada, pois pode incluir relações com seres naturais 
não culturais, embora espiritualmente humanos. Isso ainda deixa sem resposta as questões sobre a 
fonte, a forma e o conteúdo desse espírito comum. Essas são questões que podem ser esclarecidas 
por uma análise mais aprofundada das relações de corporalidade, identidades subjetivas e pers-
pectivas, que pertencem propriamente a uma discussão crítica do perspectivismo.

6	 PERSPECTIVISMO: A NATUREZA COMO PANCULTURALISMO ANTROPOCÊNTRICO

Inspirado pelo menos tanto no diálogo crítico do estruturalismo com o humanismo mo-
dernista quanto nas interpretações antropológicas das culturas amazônicas, o perspectivismo se 
moldou por meio de uma polêmica radical contra os princípios do pensamento ocidental moder-
nista, de Descartes a Lévi-Strauss, bem como todas as escolas de antropologia cultural recebidas. 
EVC apresenta as ideias perspectivistas como características do pensamento indígena amazônico, 
mas desenvolve suas proposições não tanto por meio da descrição e análise etnográfica das cul-
turas amazônicas, mas por meio de um diálogo filosófico entre formulações ideal-típicas de ideias 
modernistas ocidentais e representações gerais correspondentes de ideias culturais amazônicas 
supostamente comuns. Essa abordagem retórica serve a um propósito metodológico e tem efeitos 
teóricos. A representação das ideias modernistas ocidentais empregadas na comparação cultural 
como um sistema integral e homogêneo de conceitos-tipo ideais altamente abstratos serve reto-
ricamente para autorizar a representação perspectivista das ideias amazônicas como um sistema 



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
17

igualmente homogêneo de conceitos abstratos comparáveis em generalidade e correspondentes 
em conteúdo temático e preocupações filosóficas com o sistema ocidental com o qual são com-
paradas: em suma, um sistema filosófico não muito diferente do idealismo especulativo ocidental 
moderno. O resultado é a deturpação e a má tradução da forma, do conteúdo e do sentido das 
categorias ideais e dos significados sociais de muitos sistemas culturais amazônicos, sem mencio-
nar algumas das ideias ocidentais usadas para comparação. Além disso, há uma falha no reconhe-
cimento de características fundamentais da construção e do sentido de categorias e proposições 
específicas que diferenciam as categorias amazônicas em questão das ideias modernistas com as 
quais são comparadas. Concordo com Lévi-Strauss, Viveiros de Castro e outros perspectivistas que 
há importantes ideias comuns compartilhadas por muitos sistemas amazônicos (como o animis-
mo), mas também acho que há evidências etnográficas igualmente boas de diferenças significativas 
entre as construções culturais de diferentes sociedades amazônicas, como aquelas sociedades que 
possuem grandes aldeias efetivamente endogâmicas com sistemas estratificados de agrupamen-
tos sociais, como os Jê e Bororo, e aquelas com assentamentos dispersos que são efetivamente 
exogâmicos e não estratificados, como muitos grupos Tupis, Caribes, Shuar, Achuar e alguns grupos 
Aruaques menores, sendo que as sociedades Tucanas e Aruaques do noroeste da Amazônia pare-
cem combinar características de ambas.

Essas diferenças conceituais e estruturais entre as sociedades amazônicas, para não men-
cionar as diferenças entre as posições filosóficas e ideológicas modernistas ocidentais conflitan-
tes, que são igualmente pouco consideradas, têm implicações importantes para alguns dos pontos 
teóricos em questão. Não se trata apenas de uma questão de conteúdo temático, mas da forma e 
da construção do que é apresentado como categorias correspondentes ou opostas nessas compa-
rações. As supostas noções amazônicas apresentadas como contrapartes das noções ocidentais 
modernas de “natureza” e “cultura”, e as categorias relacionadas de “humanidade”, “espírito”, “ha-
bitus” e “forma” são exemplos primordiais desse problema. Voltarei a esses pontos em breve. A 
existência de variações tão significativas em ambos os sistemas culturais aponta para a inadequa-
ção de uma abordagem puramente idealista, que não é capaz de explicar essas variações. Este não 
é o lugar para uma crítica das representações do pensamento ocidental moderno que servem como 
quadros de contraste para formulações perspectivistas de conceitos amazônicos. Para os propósi-
tos atuais, será melhor ir diretamente à base etnográfica e teórica das proposições perspectivistas 
sobre as ideias amazônicas.

Terence Turner, Lucas de Jesus Santos



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
18

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espírito e corporeidade

7	 ANIMAIS SÃO HUMANOS?

A alegação perspectivista mais radical e distintiva para a singularidade das cosmologias 
e perspectivas epistemológicas amazônicas em contraste com as ideias ocidentais (incluindo as 
ideias antropológicas estruturalistas recebidas sobre as culturas amazônicas) é que os amazônicos 
não concebem, afinal, a natureza, representada pelos animais, e a cultura como categorias mutua-
mente distintas e contrastantes, à maneira do estruturalismo lévi-straussiano. Em vez disso, os ani-
mais, como supostas personificações da natureza, identificam-se subjetivamente como humanos 
e, portanto, como seres culturais. A cultura e a humanidade não se limitam à humanidade, mas se 
estendem para abranger a natureza também (pelo menos a natureza animal: até onde as plantas e 
as entidades inanimadas, tão proeminentes no conceito de animismo de Tylor, estão incluídas na 
concepção de identidade cultural de EVC ainda não está claro). Em termos subjetivos, os animais 
são realmente humanos, embora com formas externas diferentes, que EVC descarta como meros 
“envelopes” sem conexões significativas com a identidade subjetiva do ser essencial dentro deles. 
Da mesma forma, as formas materiais das atividades são dissociadas de seu conteúdo mental 
essencial da perspectiva dos animais que as realizam. Assim, os animais supostamente se veem 
envolvidos nas mesmas atividades culturais que os humanos, mesmo que as formas objetivas de 
suas atividades pareçam aos humanos como animalescas e incultas. Por exemplo, as onças, ao be-
berem o sangue de suas vítimas, imaginam que estão tomando cerveja de mandioca fermentada, 
uma atividade cultural típica de algumas (embora não de todas) sociedades amazônicas humanas.

EVC deriva essa revisão desafiadora das ideias estruturalistas e modernistas recebidas de 
sua reinterpretação dos mitos amazônicos e das ideias relacionadas de vários povos amazônicos. 
Os mitos em questão relatam que, antes do desenvolvimento da cultura humana em sua forma con-
temporânea, os seres humanos e os animais coexistiam em termos relativamente indiferenciados, 
compartilhando a linguagem e, por parte dos animais, os protótipos de aparatos culturais, como 
fogo para cozinhar, arcos e flechas, casas, formas de caçar, coletar e preparar alimentos e fiar fios 
de algodão. Animais e humanos podiam assumir as formas uns dos outros, conversar e, em alguns 
casos, até mesmo se casar. Cada espécie, no entanto, tinha sua própria forma corporal caracterís-
tica, essencialmente a que tem hoje, e os humanos eram ligeiramente mais inteligentes do que os 
animais (e mais malvados – às vezes mentiam para os animais ou pregavam peças neles). De acordo 
com EVC, os animais se identificaram com os humanos e passaram a considerar seu comportamento 
como cultural, e continuam a fazê-lo até os dias atuais.



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
19

Essa última parte da interpretação de EVC, entretanto, não é apoiada pelos textos reais das 
variantes do mito com as quais estou familiarizado5. De acordo com essas variantes Jê e Bororo, os 
humanos ancestrais ainda não possuíam cultura na era mítica em que eles e os animais coexistiam. 
Ao contrário, como mencionei, eram os animais, e não os humanos ancestrais, que inicialmente pos-
suíam protótipos dos principais produtos culturais. Os humanos tiveram que roubar ou adquirir esses 
produtos antes de aprender a produzi-los e, assim, criar cultura no sentido pleno e contemporâneo. 
O desenvolvimento humano da cultura e os atos que levaram a ele romperam a coexistência edênica 
dos humanos e animais ancestrais e resultaram na perda, por parte dos animais, das posses e ha-
bilidades protoculturais que possuíam. Assim, os animais se tornaram totalmente diferenciados dos 
seres humanos como seres completamente naturais, e os seres humanos, da mesma forma, torna-
ram-se totalmente diferenciados deles como seres humanos culturais contemporâneos.

A interpretação de EVC desse mito (ele parece incluir os mitos Jê e Bororo, que Lévi-Strauss 
toma como ponto de partida de O Cru e o Cozido, entre os “mitos amazônicos” aos quais ele se refe-
re) fornece grande parte da base para o edifício teórico do perspectivismo. Ele parte do pressupos-
to de que os humanos ancestrais do mito, aqueles que coabitavam em igualdade com os animais, 
eram idênticos, para todos os fins relevantes, aos humanos contemporâneos, ou seja, que já eram 
seres culturais. Essa suposição é essencial para sua tese de que os animais da era mítica, ao se 
identificarem com seus contemporâneos, os humanos ancestrais, identificaram-se como seres com 
cultura no sentido contemporâneo. EVC interpreta ainda o mito como evidência de que os ame-
ríndios contemporâneos acreditam que os descendentes dos animais continuaram a se identificar 
como seres humanos e culturais até o presente.

As principais características da narrativa mítica (ou pelo menos as variantes Jê e Bororo), no 
entanto, contradizem essas suposições. Nelas, tanto os humanos quanto os animais da era mítica 
são descritos como sendo mais parecidos uns com os outros do que os humanos e animais con-
temporâneos. O mito conta como as formas contemporâneas de cada um deles se diferenciaram 
por meio de um processo no qual os humanos ancestrais se transformaram em humanos modernos 
por meio da invenção da cultura, enquanto as formas ancestrais dos animais se tornaram menos 
parecidas com os humanos, perdendo suas posses protoculturais, e assim se tornaram seres to-
talmente naturais, como os animais modernos, completamente desprovidos de traços culturais. A 
interpretação perspectivista do mito, em suma, está exatamente errada, pelo menos no que diz res-
peito a esse conjunto de mitos. O ponto principal desses mitos não é como os animais se tornaram 

5	 Veja, por exemplo, os seguintes mitos reproduzidos em Wilbert (1978), listados por número e página: 57(160), 58(164), 59(166), 62(177), 63(181), 
64(184), 65(190), 66(191), 90(242), 93(247), 94(248), 96(251), 99(257), 104(263), 105(265), 106(266), 107(266), 108(268) 109(269), 111(274), 112(276), 
113(279), 114(285).

Terence Turner, Lucas de Jesus Santos



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
20

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espírito e corporeidade

e continuam a ser identificados com os humanos, subvertendo assim o contraste entre natureza e 
cultura, mas como os animais e os humanos se tornaram totalmente diferenciados uns dos outros, 
dando origem à diferenciação contemporânea entre natureza e cultura. Em vez de contar como a 
comunidade mítica de humanos e animais resultou em uma identificação duradoura dos últimos 
com os primeiros, os mitos contam a história oposta de como a diferenciação mútua das espécies 
e, com isso, de suas respectivas identidades e perspectivas subjetivas, na verdade surgiu como 
resultado corolário da posse unilateral da cultura pelos humanos.

A interpretação perspectivista não apenas interpreta erroneamente a mensagem explícita 
das variantes Jê do mito, mas também se baseia em outras inferências que não encontram apoio na 
narrativa mítica. Essas inferências não se seguem logicamente e parecem proceder de um antropo-
centrismo não examinado. Para começar, o relato do mito sobre o estado original de relativa indi-
ferenciação entre humanos e animais não inclui nenhuma afirmação explícita de que os animais se 
identificavam subjetivamente com os humanos. O que os mitos dizem é que as identidades animal 
e humana e, portanto, também, em termos perspectivistas, suas perspectivas, eram relativamente 
indiferenciadas. Ambos possuíam linguagem e alguns outros traços proto-culturais, mas também 
possuíam traços animais, como devorar sua carne crua. Que os animais ancestrais tenham adotado 
algumas características quase humanas não implica que eles se identificaram com os proto-huma-
nos mais do que o fato de os humanos ancestrais, ao comerem sua carne crua, tenham se identifi-
cado como animais.

O antropocentrismo implícito da formulação perspectivista aparece mais claramente em 
outras proposições da teoria perspectivista, como as que tratam da “espiritualidade” dos animais 
e da participação nas relações sociais com os humanos. EVC assume que esses aspectos do caráter 
e do comportamento animal devem ser o resultado da identificação dos animais com os humanos, 
com base no fato de que o “espírito” e a capacidade de relações sociais são atributos intrinseca-
mente humanos. No entanto, nem as culturas ameríndias em geral, nem as culturas amazônicas em 
particular, nem os mitos em questão oferecem qualquer suporte para essa suposição antropocên-
trica. Pelo contrário, os mitos, a cosmologia e a prática ritual indígena amazônica fornecem ampla 
evidência para a suposição oposta, ou seja, que todas as entidades, não apenas os animais, mas 
também as plantas e até mesmo alguns objetos inanimados, possuem espíritos por seu próprio 
direito. Segue-se que elas podem ter a capacidade, se não necessariamente a propensão, de entrar 
em relações sociais com os humanos, mas isso não faz com que se identifiquem como humanos. A 
esse respeito, a evidência etnográfica é consistente com uma versão não antropocêntrica do ani-
mismo, em vez de uma perspectiva antropocêntrica.



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
21

8	 A NATUREZA DA CULTURA E A RELAÇÃO DA CULTURA COM A NATUREZA

Essas reservas críticas sobre a autoapresentação do perspectivismo como uma transfor-
mação revolucionária das concepções estruturalistas e modernistas ortodoxas do contraste na-
tureza-cultura e sua alegação de ter identificado o princípio básico das cosmologias amazônicas 
servem para trazer um foco mais nítido das continuidades do perspectivismo e do estruturalismo 
em outros aspectos essenciais. Na verdade, o perspectivismo mantém a concepção estruturalista 
ortodoxa da relação entre natureza e cultura como uma oposição privativa binária de categorias 
classificatórias mutuamente exclusivas, definidas por meio da presença ou ausência contrastiva de 
características: assim, a cultura é definida pela posse de características distintas, como linguagem, 
fogo para cozinhar, cerveja de mandioca etc., e a natureza, como categoria oposta, é definida pela 
ausência dessas características. No entanto, uma atenção mais atenta aos detalhes etnográficos 
dos mitos nos quais se baseiam as noções estruturalistas e perspectivistas dessas categorias reve-
la que essa forma de pensar não compreende as concepções indígenas sobre a natureza da cultura, 
bem como sobre o domínio ou a condição da natureza e, o que é mais importante, sobre a onipre-
sença e o papel das mediações entre as duas, como aquelas constituídas pelos protótipos de itens 
culturais possuídos pelos animais ancestrais nos mitos.

Os mitos não representam a transição da coexistência relativamente indiferenciada de hu-
manos e animais para uma cultura humana plenamente desenvolvida e uma animalidade acultural 
como um simples processo de perda ou aquisição de traços. Eles enfatizam a importância da posse 
dos bens proto-culturais dos animais (o fogo de cozimento, o arco e as flechas, a cerveja de man-
dioca etc.) como um estágio crucial de transição entre os dois. A essência da cultura plenamente 
desenvolvida, em contraste com a casa a meio caminho dos protótipos dos animais, é antes descri-
ta como a capacidade de produzir estas coisas e, mais importante ainda, o que esta capacidade im-
plica, a capacidade reflexiva de produzir o processo de produzi-las, como uma forma de atividade 
generalizada e infinitamente replicável.

O que está envolvido aqui não é meramente a classificação, ou mesmo um simples processo 
cognitivo ou perceptivo de objetificação, mas um processo reflexivo de meta-objetificação, de for-
ma abstrata e generalizada: isto é, do próprio processo de objetificação. Isso claramente requer um 
nível diferente de operações cognitivas do que aquele envolvido na simples posse e uso de objetos 
individuais, mesmo aqueles que podem constituir protótipos de artefatos culturais. Esta é a dife-
rença, por exemplo, entre o fogo de cozimento de uma peça possuído pelos jaguares nos mitos Jê 
sobre a origem do fogo de cozimento e o uso de um pedaço de espécime daquele fogo para acender 
outros fogos de cozinha no final climático do mito (Turner, 1985, p. 87-96). Os animais ancestrais nos 

Terence Turner, Lucas de Jesus Santos



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
22

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espírito e corporeidade

mitos possuem objetos como fogo de cozimento ou cerveja ou arcos e flechas, mas esses são re-
presentados apenas como posses singulares, como se fossem, no que diz respeito aos seus donos 
animais, coisas autoexistentes ou auto-objetificantes, ou objetos encontrados dos quais os animais 
se apropriaram, mas que nunca fizeram. Em nenhum lugar os animais são descritos como tendo a 
capacidade cultural ou o poder de produzir ou copiar tais coisas. Quando os humanos os adquirem 
dos animais, por qualquer meio que seja, os animais simplesmente os perdem. Eles não podem 
fazer outros para substituí-los, porque não podem produzir produção.

A cultura passa a existir plenamente quando os humanos ancestrais não apenas tomam 
posse desses objetos, mas quando se tornam capazes de objetivar e replicar os processos de obje-
tivação (em termos pragmáticos, produção) pelos quais eles são produzidos: como usar o fogo para 
fazer fogo, como fermentar mandioca para fazer cerveja de mandioca ou como transformar as for-
mas superficiais de seus corpos com pinturas ou ornamentos para produzir ou regular de maneiras 
culturalmente padronizadas os processos corporais internos de transformação que dão origem a 
aspectos da pessoalidade social.

Os produtos desse processo, sejam eles artefatos materiais ou objetos conceituais de co-
nhecimento, não podem ser entendidos como classes simples e internamente homogêneas em 
uma ordem semiótica de significação ou taxonomia etnocientífica, mas como esquemas complexos 
compostos de elementos heterogêneos e níveis de características, compreendendo etapas trans-
formacionais em um processo de mediação de formas relativamente naturais para formas relativa-
mente culturais (por exemplo, da apropriação de entidades “naturais”, como o fogo ou animais de 
caça, ao uso do fogo para cozinhar a carne dos animais e ao uso do fogo para cozinhar ele mesmo, 
ou seja, para fazer fogo). A carne cozida, como um produto cultural representativo, pode ser oposta 
à carne crua, à boa maneira estruturalista, como uma instância do contraste binário da cultura com 
a natureza, mas o que a tornou um artefato cultural foram as operações transformadoras conden-
sadas nela, não apenas o cozimento, mas o acendimento do fogo de cozimento. Assim, a cultura não 
se opõe à natureza como um simples contraste binário, mutuamente exclusivo, de caraterísticas se-
mânticas, mas consiste, ao contrário, numa relação complexa, reflexiva e transformadora com ela. 
Esse processo contém e sobrepõe-se aos seus componentes naturais básicos como uma série de 
níveis incrementais numa hierarquia de operações transformacionais (esquemas) de crescente po-
der generativo (produtivo). As coisas culturais, em outras palavras, são compostas de conteúdo na-
tural (a carne, o corpo físico da pessoa social) e as atividades transformadoras por meio das quais 
ele é objetivado (isto é, transformado em) formas culturais. A cultura, entendida nesses termos, 
não exclui nem suprime conteúdos ou qualidades naturais, mas os retém e reproduz por meio do 
emprego de metaformas mais abstratas e generalizadas dos processos e poderes que os produzem.



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
23

A ênfase da minha discussão sobre o sentido dos mitos no papel das transformações em 
série de elementos simbólicos, como o fogo de cozimento, pode lembrar a crítica da concepção uni-
dimensional e sincrônica de Lévi-Strauss sobre a significação dos elementos semiológicos do mito 
apresentada na introdução deste artigo. Uma parte integral dessa crítica foi o reconhecimento de 
que as “estruturas fundamentais” da cultura e da mente que Lévi-Strauss esperava revelar por meio 
da análise estrutural de “grupos” de mitos deveriam ser buscadas adequadamente no nível dos 
princípios invariantes que governam as transformações internas que compreendem as estruturas 
de mitos individuais ou sistemas de parentesco. Essas transformações, é claro, não se limitam aos 
elementos simbólicos ou semióticos individuais de construções culturais, como os mitos, mas po-
dem envolver construções mais complexas, como tropos (Turner, 1991; 2006) ou episódios de narra-
tivas míticas (Turner, 1985). No caso em questão, sugiro que as transformações progressivas do fogo 
de cozimento como o tema central da alegoria mítica do surgimento da cultura a partir da natureza 
estão em conformidade com o princípio de que a eficácia das atividades transformacionais (como 
cozinhar) varia diretamente como o poder dessas atividades de produzir (e, portanto, transformar) 
a si mesmas. A produção, considerada como uma atividade auto-objetificante e autotransformado-
ra, é, portanto, a essência da cultura e sua diferenciação da natureza.

Essa concepção relativamente sofisticada da relação entre natureza e cultura como um pro-
cesso transformacional em vez de um contraste semiológico sincrônico, prático-inerte, é claramen-
te formulada nos mitos Jê e Bororo, mas é tornada invisível pela análise estruturalista como a de 
Lévi-Strauss em O Cru e o Cozido, com seu filtro conceitual da semiótica saussureana que bloqueia 
o reconhecimento do significado cultural das atividades pelas quais os objetos e as categorias em 
questão são produzidos. Esse é um ponto fundamental de discordância entre os mitos amazônicos, 
conforme interpretados aqui, e o perspectivismo, dada a afirmação de EVC de que a produção não 
é um processo transformacional, deixando apenas a troca como uma atividade verdadeiramente 
transformacional capaz de induzir a transformação de perspectivas. Nesse ponto crítico, EVC se 
mostra um estruturalista ortodoxo, acompanhando Lévi-Strauss em As Estruturas Elementares do 
Parentesco e outros escritos iniciais sobre parentesco. Nesses escritos, Lévi-Strauss usa a teoria da 
troca, fundamentada na “estrutura fundamental” da reciprocidade, como base de sua análise do 
parentesco, presumindo a questão de como dar conta da existência dos trocadores (os grupos de 
homens que supostamente deram origem à cultura humana trocando mulheres, sem mencionar os 
próprios homens e mulheres). Em suma: as transformações da atividade produtiva, que incluem a 
troca como um de seus momentos mediadores, são, de acordo com os mitos de pelo menos um 
grupo numeroso e importante de povos indígenas da Amazônia, os principais mediadores da re-
lação da natureza com a cultura e constroem diretamente as estruturas pragmáticas e conceituais 

Terence Turner, Lucas de Jesus Santos



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
24

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espírito e corporeidade

da própria cultura. A falha do Perspectivismo em teorizar o papel das transformações produtivas 
nas estruturas culturais é uma lacuna importante em sua concepção das perspectivas. Isso faz com 
que ele não reconheça as operações reflexivas de objetivação e meta-objetivação que os mitos 
representam como propriedades distintivas da cultura pelo que elas são: as perspectivas mais po-
derosas e importantes de todas.

9	 “MULTINATURALISMO”: DIFERENTES MUNDOS OU DIFERENTES PERSPECTIVAS?

O foco do perspectivismo nos conceitos amazônicos do eu (para o perspectivismo, isso signi-
fica essencialmente o sujeito epistemológico em vez do agente da práxis) constitui um afastamento 
salutar da perspectiva teórica objetivista unilateral do estruturalismo e seu desinteresse pelo papel 
das perspectivas subjetivas na formação de representações culturais e semióticas, incluindo cosmo-
logias. O subjetivismo unilateral do perspectivismo parece qualificá-lo como uma forma de relativis-
mo: se diferentes sujeitos veem o mundo de forma diferente, pode ser porque eles têm diferentes 
pontos de vista subjetivos ou diferentes formas de ver o mundo. EVC, no entanto, rejeita essa visão 
do perspectivismo como relativismo, com base no fato de que os amazonenses (e, na verdade, em 
vários pontos de seu argumento, todos os ameríndios) pensam que, embora os animais, a partir de 
suas perspectivas idênticas às dos humanos, vejam o mundo da mesma forma, eles chegam a ideias 
diferentes porque veem mundos diferentes (isso é o que ele chama de “multinaturalismo”).

Para entender o que está em questão aqui, é preciso começar perguntando quais são as 
diferenças entre os “mundos” que os animais supostamente veem. A resposta dada por EVC é: a 
identidade animal das diferentes espécies de animais, tal como vista pelos sujeitos animais de 
cada espécie que se identificam como humanos. Cada espécie é vista por todas as outras como um 
animal, mas se vê como um ser humano (ou seja, cultural). Portanto, para cada espécie, a fronteira 
entre natureza e cultura é traçada de forma diferente. Assim, cada espécie vê uma “natureza” dife-
rente de todas as outras. Pode-se perguntar em que isso difere da ideia “naturalista” convencional 
de que cada espécie de animal reconhece sua própria espécie e vê todas as outras espécies como 
tipos diferentes de animais. A resposta é que a única diferença parece ser a suposição de que cada 
animal continua a se identificar como um humano e, portanto, um cidadão em boa situação no do-
mínio da cultura, em contraste com todos os outros animais. Podemos observar de passagem que 
isso parece deixar a forma da oposição conceitual de natureza e cultura intacta no que diz respeito 
à sua estrutura lógica. Somente seu conteúdo é tratado como variável (“múltiplo”), e isso apenas 
em virtude do princípio psicológico do egocentrismo das perspectivas animais. A forma dos mun-
dos vistos por todas as espécies permanece a mesma.



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
25

Uma consequência problemática adicional da ideia de multinaturalismo de EVC é que, ao ter 
se comprometido com a tese de que todos os animais se veem como humanos, torna-se necessário 
para ele sustentar que os corpos visíveis das diferentes espécies (os animais podem, é claro, ver 
seus próprios corpos, ou partes deles, bem como os de outros animais) não têm nada a ver com 
suas identidades subjetivas internas como humanos. Como ele escreve:

[...] a forma manifesta de cada espécie é um mero “envelope” (uma “roupa”) a esconder 
uma forma interna humanoide [...] essa forma interna é a alma ou o espírito do animal: uma 
intencionalidade ou subjetividade formalmente idêntica à consciência humana (Viveiros de 
Castro, 2004, p. 465).

As identidades subjetivas internas, contudo, são invisíveis para outros animais (e humanos). 
Portanto, animais de espécies diferentes devem ver uns aos outros como animais e não como eles 
se veem (com os olhos de suas mentes) como humanos. Mas com base em que eles “veem” as na-
turezas animais dessas outras espécies? A forma manifesta do corpo físico já foi descartada como 
uma mera “roupa” irrelevante para a identidade essencial da espécie. Como, então, encontrar uma 
maneira de reconhecer o significado da corporalidade física para as identidades animais perspec-
tivísticas de outras espécies animais? EVC lida com essa questão da seguinte forma:

Os animais percebem as diferenças entre as espécies de animais não com base em diferen-
ças fisiológicas – os ameríndios reconhecem uma uniformidade básica dos corpos – mas 
sim [em] afetos, no antigo sentido de disposições ou capacidades que tornam o corpo de 
cada espécie único [...] o corpo é, nesse sentido, um conjunto de afetos ou modos de ser 
que constitui um habitus [...] e o corpo é a origem das perspectivas (Viveiros de Castro, 
2004, p. 475).

Não entendo o que EVC quer dizer com sua afirmação de que “os ameríndios reconhe-
cem uma uniformidade básica dos corpos” (não é assim em nenhum sentido relevante, em minha 
experiência limitada), nem qual é a relevância da afirmação de que “os animais não percebem 
diferenças fisiológicas entre as espécies” para sua afirmação sobre como os “ameríndios” veem o 
mundo (itálico meu). No entanto, tenho algumas outras dúvidas sobre o uso que EVC faz do conceito 
de habitus e seu lugar em seu argumento complexo sobre a relevância da forma corporal para a 
identidade subjetiva, o espírito e a perspectiva.

Como um modo distinto de orientação afetiva e disposição comportamental em relação ao 
mundo, o habitus constitui uma forma pragmática de perspectiva sobre ele. De maneira bastante 
clara, ele constitui parte da perspectiva diferencial de um animal sobre o mundo e, portanto, o 
“mundo diferente” que ele vê. Em suma, o habitus deve ser o aspecto do corpo que é a “origem” das 

Terence Turner, Lucas de Jesus Santos



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
26

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espírito e corporeidade

perspectivas e, como tal, condiciona a “natureza” específica vista pela espécie, independentemente 
de sua suposta identidade subjetiva interna como humano, que supostamente não está relaciona-
da à sua forma corporal, embora, em outras conexões, esse seja o aspecto do ser animal que EVC 
afirma ser a base de sua perspectiva (de fato, a base do “perspectivismo” como teoria).

O conceito de habitus é fundamental para EVC porque ele não pretende apontar para dentro 
da identidade subjetiva do animal, mas para fora, para seu comportamento e interação com o mun-
do. EVC define o conceito como afetivo ao invés de cognitivo (em contraste com outros teóricos, 
como Mauss ou Bourdieu, que empregaram o conceito para denotar modos cognitivos e afetivos 
de perspectiva subjetiva) e como composto pelos comportamentos especificamente bestiais da 
espécie. Assim, em virtude dessa definição idiossincrática, ele passa a ser identificado como o as-
pecto “natural” da identidade da espécie, em contraste com o aspecto humano cognitivo e cultural 
que compõe sua subjetividade interna. De fato, a reformulação do conceito de habitus se torna a 
base indispensável para a reintrodução da oposição estruturalista entre natureza e cultura como a 
estrutura do conceito de identidade animal de EVC, de uma forma que deixa o componente cultural 
(espiritual, humano) intacto e isolado do aspecto corporal bestial e natural da criatura. O princípio 
fundamental em questão aqui é a dissociação mútua e a irrelevância da forma corporal externa 
(natural, afetiva) e do conteúdo espiritual interno (cultural, cognitivo).

Sem dúvida, é para destacar o papel distintivo do habitus a esse respeito que EVC afirma que 
“os ameríndios reconhecem uma uniformidade básica dos corpos”, o que, se tomado literalmente, 
significaria que eles não percebem ou “reconhecem” cognitivamente as diferenças corporais entre os 
animais, o que, se for verdade, pareceria de fato deixar o habitus afetivo como a única propriedade 
visivelmente diferenciável dos animais. Fora a questão de qual evidência poderia ser encontrada para 
tal afirmação, a tentativa de restringir o significado de habitus a disposições afetivas parece insus-
tentável e, assim que uma dimensão cognitiva é admitida, o uso do conceito no argumento de EVC se 
torna contraditório. Como um modo específico de atividade material, o habitus de uma espécie deve 
obviamente levar em conta a forma física, o tamanho e as capacidades da forma física corporal da 
espécie. Ele deve, portanto, constituir a estrutura, não apenas de uma perspectiva subjetiva integral 
(afetiva, mas também cognitiva) sobre o mundo para o animal em questão, mas também da identida-
de objetiva de cada espécie conforme ela é percebida por outras espécies. Portanto, parece estar em 
contradição com a suposta “uniformidade” conceitual de seus corpos, bem como com a dissociação 
das características corporais e da aparência como mera “roupa” de aspectos do caráter (disposição 
afetiva, modos típicos de comportamento etc.), se não da identidade espiritual interna da espécie.



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
27

10	MULTINATURALISMO COMO “TIPO” E “BOMBA”

O “multinaturalismo”, como sugeri acima, repousa diretamente sobre a base do contraste es-
truturalista familiar entre uma categoria geral e, no nível mais abstrato, unitária, de cultura e uma 
categoria igualmente genérica e abstratamente unitária de natureza. Ambas as categorias podem ser, 
e rotineiramente são, empregadas em níveis menos abstratos e gerais para se aplicar às variedades 
de culturas específicas e espécies naturais, dando origem, respectivamente, ao multiculturalismo e 
ao multinaturalismo. Esses são simplesmente movimentos análogos dentro de uma hierarquia ta-
xonômica que consiste em diferentes níveis de generalidade e uma provisão mais ou menos ampla 
para diferentes perspectivas subjetivas, e não filosofias totalmente opostas, como argumenta EVC. Da 
mesma forma, o “naturalismo” e o “multinaturalismo”, que EVC representa como perspectivas teóri-
cas contraditórias, sendo a primeira a do modernismo pré-perspectivista e ultrapassado e a segunda 
a visão perspectivista que agora o está suplantando, são mais precisamente, senão simplesmente, 
entendidos como rótulos para focos em diferentes níveis da mesma hierarquia conceitual. O “natu-
ralismo” não implica a negação das diferenças entre as espécies, assim como o “multinaturalismo” 
não implica a rejeição das propriedades naturais (biológicas) comuns dos animais, compartilhadas 
em graus variados por todos eles. Ele difere do “multinaturalismo” ao levar a sério as relações posi-
tivas entre as características corporais, o habitus e o caráter interno e as perspectivas das criaturas 
naturais, mas, nesse aspecto, acredito que esteja mais próximo do pensamento da maioria, se não de 
todos os índios amazônicos, do que o “multinaturalismo” perspectivista.

O “multinaturalismo”, de qualquer forma, não suplanta logicamente a distinção natureza-
-cultura compartilhada pela maioria das variedades do modernismo, incluindo o estruturalismo e a 
antropologia, que EVC chama coletivamente de “naturalismo”, como ele afirma. Em vez disso, o mul-
tinaturalismo continua a pressupô-la como a forma comum do contraste entre os habitus de todas 
as diferentes espécies animais e a identidade (cultural) humana que constitui sua “subjetividade 
formal”. Para EVC, como descrevi na seção anterior, a estrutura psíquica e corporal de cada espécie 
constitui um microcosmo logicamente idêntico do contraste privativo entre a identidade espiritual, 
humana e cultural e uma perspectiva corporal, bestial, afetiva e natural. Assim, a oposição binária 
natureza-cultura que supostamente havia sido quebrada e transcendida pelo conceito de multina-
turalismo retorna como a estrutura formal de um número potencialmente infinito de casos, como 
as muitas vassouras pequenas que surgem da vassoura quebrada no filme da Disney “O Aprendiz 
de Feiticeiro” em “Fantasia”.

Essa interpretação metafórica das implicações do multinaturalismo para as ciências huma-
nas e naturais pode ser contrastada com a alegação de EVC (conforme relatado por Bruno Latour 

Terence Turner, Lucas de Jesus Santos



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
28

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espírito e corporeidade

em seu relato delirantemente entusiasmado da “disputatio” pública entre EVC e Descola, realizada 
em Paris em janeiro de 2009) de que o perspectivismo e o multinaturalismo constituem:

uma bomba, com o potencial de explodir toda a implícita filosofia tão dominante na maior 
parte das interpretações dos etnógrafos sobre seus materiais [...] [O multinaturalismo é] 
um conceito muito mais incômodo [do que o perspectivismo] [...] Enquanto os pesquisa-
dores, tanto das ciências duras quanto das ciências humanas, concordam igualmente com 
a noção de que há apenas uma natureza e muitas culturas, Viveiros de Castro quer levar 
o pensamento amazônico [...] a tentar ver como o mundo inteiro seria se todos os seus 
habitantes tivessem a mesma cultura e muitas naturezas diferentes (Latour, 2009, p. 2; cf. 
Descola; Viveiros de Castro, 2009).

De acordo com Latour, essa é a essência da concepção de EVC sobre a “luta ameríndia contra 
a filosofia ocidental”, encabeçada pelos conceitos de perspectivismo e multinaturalismo, que ele 
acusa Descola de tentar reduzir a “apenas mais uma curiosidade no vasto gabinete de curiosidades 
que ele [Descola] está tentando construir” (Latour, 2009, p. 2).

“Levar o pensamento amazônico” para proposições patentemente estranhas a ele (os povos 
amazônicos estão profundamente conscientes e interessados nas diferenças entre suas próprias 
culturas, sem falar nas dos povos não indígenas com os quais entraram em contato, e seriam os 
primeiros a considerar absurda a ideia de um mundo monocultural) pode ser um exercício especu-
lativo fascinante para intelectuais não indígenas, mas deixou a antropologia para trás para ocupar 
um lugar próprio como “curiosidade no vasto gabinete de curiosidades” da filosofia perspectivista.

11	 O CORPO COMO A “ORIGEM DAS PERSPECTIVAS”: MAS QUAL(QUAIS) CORPO(S)?

Essas dificuldades, pelo menos, têm o mérito de chamar a atenção para a centralidade da 
ideia do corpo como a “origem das perspectivas”. Essa ideia da relação entre corporalidade e pers-
pectivas, na verdade, contém várias questões de importância crítica para a antropologia das cultu-
ras amazônicas.

A primeira é exatamente o que se entende por “corpo”: o corpo físico, com certeza, mas 
há também um corpo social, o que, novamente, é outra coisa. O corpo físico em si é uma entidade 
complexa que não é, em nenhum momento de sua existência, uma entidade individual. Ele se ori-
gina como uma união entre dois corpos físicos de sexos opostos, nasce como um ser sem cultura, 
mais animal do que humano, adquire pessoalidade cultural, depois morre e se transforma em um 
espírito que se torna novamente um ser animalesco que aterroriza seus parentes sobreviventes ao 
tentar matá-los para que possam se juntar a ele no mundo espiritual (essa é, de qualquer forma, a 
ideia Kayapó). Em suma, o corpo, mesmo como entidade física, não é um objeto abstrato com uma 



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
29

perspectiva fixa, culturalmente humana, mas um processo que compreende uma série de transfor-
mações, cada uma das quais implica uma transformação de perspectivas, nem todas culturais: pelo 
menos na visão Kayapó, começamos e terminamos como animais.

Contudo, conforme observado, há também um corpo social. Essa é uma entidade polimorfa 
e andrógina, definida como uma conjunção de relações entre todos os tipos sociais relevantes de 
identidades corporais construídas com valores contrastantes em dimensões compartilhadas, como 
gênero e idade social, que formulam a significação de cada tipo de corpo por meio de suas relações 
contrastantes com os outros tipos que fazem parte do mesmo sistema (por exemplo, jovem soltei-
ro, mulher casada, homem e/ou mulher idoso). As identidades relacionalmente definidas da cor-
poralidade social definem as relações perspectivísticas de cada pessoa corporificada com outras 
identidades corporais que fazem parte do mesmo sistema. É esse sistema de valores contrastivos 
como um todo, compreendendo cada estágio socialmente marcado do desenvolvimento corporal 
de ambos os gêneros, desde antes do nascimento até depois da morte, que constitui a forma rela-
cional externa do corpo social (Turner, 1995).

No entanto, há também uma composição interna do corpo social, constituído pelos senti-
dos, poderes e processos corporais que, juntos, compreendem o conteúdo socialmente relevante 
das categorias de gênero e geração da forma corporal relacionadas externamente. Em algumas 
sociedades amazônicas, diferentes sentidos, por exemplo, são considerados não apenas como de 
importância variável, mas também como canais de diferentes modos de conhecimento. Como ob-
servou Santos Granero, os Kayapó associam a audição (/-mari/) ao conhecimento, mas é um tipo 
específico de conhecimento, a compreensão passiva, em contraste com o conhecimento ativo de 
como fazer as coisas, que está mais associado à visão (/-omun/) (Santos Granero, 2006, p. 72; Turner, 
1980; 1995). A vocalização (fala e canto), embora não seja uma faculdade sensorial, está associada 
ao sistema de sentidos e modos de conhecimento, já que a fala é o canal do conhecimento que 
deve ser internalizado por meio do canal auditivo. O olfato não é muito enfatizado pelos Kayapó, 
mas, conforme relata Santos Granero, é uma fonte de conhecimento culturalmente enfatizada entre 
os Yanesha, que, no entanto, consideram a audição o sentido mais importante, seguido pela visão, 
com o olfato em terceiro lugar. C. Crocker relata que, entre os Bororo, o olfato é a faculdade pela 
qual se percebe a presença de uma classe de espíritos, os Bope, e a presença dos mortos e dos es-
píritos gigantes da água que participam dos rituais mortuários e de iniciação (Santos Granero, 2006, 
p. 72, 73, 77; Crocker, 1985). O ponto para os propósitos atuais é que, para os Kayapó e muitos outros 
povos amazônicos, esses modos sensoriais diferenciados de conhecimento também são integral-
mente identificados com categorias e aspectos distintos da identidade social que são culturalmen-
te marcados por formas específicas de adorno corporal (protetores de ouvido, protetores labiais, 

Terence Turner, Lucas de Jesus Santos



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
30

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espírito e corporeidade

pintura corporal em diferentes estilos relacionados à idade e ao gênero etc.) (Turner, 1980; 1995). O 
mesmo pode ser dito sobre os estágios de crescimento físico, o desenvolvimento da sexualidade 
e dos poderes reprodutivos e, para um homem, se ele adquiriu ou não poder ao matar um inimigo.

Tomados em conjunto, todos esses poderes corporais internos, formas sensoriais de co-
nhecimento e estágios de crescimento, culturalmente marcados por modificações na superfície do 
corpo, constituem coletivamente um modelo ou filtro para a canalização, regulação e supressão se-
letiva de poderes corporais internos, energias, capacidades sensoriais e modos de conhecimento, 
bem como o conteúdo das categorias relacionais externas, identidades e perspectivas que chamei 
de corpo social (Turner, 1980, 1995). É esse sistema de articulações externas e internas do corpo so-
cial, conforme articulado pela decoração culturalmente estilizada da forma da superfície do corpo 
(pele, penteado, itens de vestuário e adorno) que, nas sociedades indígenas amazônicas, molda e 
define o significado social do corpo físico para seu ambiente social e natural. É essa entidade com-
plexa, composta pelo corpo fisiológico mediado pelo corpo social, então, que é “a origem das pers-
pectivas”. Em vez de identificar esse ponto de origem com o corpo físico em oposição à identidade 
social e à subjetividade cultural da pessoa, o que parece ser o ponto de vista de EVC, em suma, eu 
argumentaria o contrário, ou seja, que o corpo físico e social sintético é a origem das perspectivas 
precisamente porque ele é a identidade subjetiva formal (culturalmente definida) da pessoa.

Uma segunda questão importante já foi mencionada de passagem, que é a natureza mutável 
das perspectivas consideradas como momentos de processos sociais e naturais transformacio-
nais (como diferentes de seu caráter ideal abstrato como atributos de classificação semiótica ou 
cultural). EVC parece conceber as perspectivas como aspectos fixos das identidades das espécies, 
que são essencialmente como significados sincrônicos em campos de significação saussureanos 
abstraídos do discurso, dos usos e processos sociais. Para o perspectivismo, a classe como uma 
identidade ideal torna-se, portanto, a posição do sujeito que funciona como a verdadeira “ori-
gem das perspectivas” (como já observei acima, isso parece estranho para a alegação de EVC de 
que a identidade subjetiva dos animais como humanos não está conectada com seus corpos, que 
supostamente são a origem de todas as perspectivas). Assim, para os perspectivistas, há apenas 
uma perspectiva fixa por classe de espécie, ou mesmo por superclasse de espécies (por exemplo, 
todas as espécies de animais, que coletivamente têm as identidades e, portanto, as perspectivas 
dos humanos, mesmo que apenas sobre si mesmas). Contra isso, eu argumentaria que as pers-
pectivas, enraizadas como estão no corpo social e físico sintético, estão, por essa razão, também 
integralmente conectadas com as relações sociais desse corpo com outros corpos sociais e físicos 
(culturais e naturais). Essas entidades e relações compostas passam por processos de desenvol-
vimento e, portanto, sofrem transformações regulares em vários níveis. Para os indivíduos, há as 



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
31

transformações de desenvolvimento da idade e do status social que compreendem o ciclo de vida. 
Essas, por sua vez, estão ligadas às transformações das relações familiares e das identidades de 
papéis que constituem os ciclos de desenvolvimento da família e do grupo doméstico, que produ-
zem transformações sui generis das perspectivas subjetivas dos membros dessas unidades sociais.

Essas transformações permanecem dentro da classe genérica de relações e perspectivas 
sociais humanas em contraste com as naturais (animais, vegetais, etc.). Assim, pode-se falar de hie-
rarquias de perspectivas, que compreendem a perspectiva geral comum dos membros da classe à 
medida que passam por transformações sucessivas de suas identidades de espécie – ou de classe. 
Eu me referi a transformações padronizadas coletivamente, como as que constituem os padrões 
normativos do ciclo de vida ou do ciclo familiar, mas, como Rosengren e Pedersen enfatizaram, há 
identidades e perspectivas individuais idiossincráticas que também passam por transformações 
abaixo do nível de qualquer padrão social coletivo. Esses podem coexistir com padrões institucio-
nais coletivos, conforme descrevi, ou não, como nos casos discutidos por Rosengren (Pedersen, 
2007; Rosengren, 2009).

Algumas transformações podem produzir mudanças nas identidades subjetivas ou espiri-
tuais genéricas, humanas ou animais, de um indivíduo. Para os Kayapó, como observei acima, o ci-
clo da vida humana não termina com a morte, mas continua por meio de um período transformador 
de separação do espírito do corpo em decomposição, após o qual o espírito desencarnado perde 
sua identidade humana e se “transforma em um animal”, na linguagem metafórica dos Kayapó em 
seu lamento pelos mortos. Nesse ponto, portanto, a própria identidade básica da espécie e a pers-
pectiva humana que a acompanha são perdidas e o espírito fantasmagórico assume a perspectiva 
e a identidade de um animal. Deve-se enfatizar que essas inversões e transformações perspec-
tivísticas não são o resultado de “predação” ou do “cogito canibal”, conforme apresentado pela 
teoria perspectivista para explicar instâncias ambíguas da justaposição de aspectos ou elementos 
contraditórios, como Wright apontou em um contexto análogo (Wright, 2009, p. 151-152).

12	FORMA E CONTEÚDO, CORPO E “PELE SOCIAL”, ESQUEMA E ESPÍRITO

A terceira questão importante associada à corporalidade é a complexa questão da relação 
da forma corporal externa com a identidade subjetiva interna, uma preocupação comum das cos-
mologias amazônicas e dos conceitos de subjetividade. Pode-se argumentar (e foi argumentado 
assim por EVC) que, para muitos povos amazônicos, o corpo fisiológico é considerado um mero 
“envelope” do espírito ou da consciência subjetiva: a forma física externa, em outras palavras, não 
determina o conteúdo subjetivo interno. No entanto, ao falar da forma corporal e sua relação com 

Terence Turner, Lucas de Jesus Santos



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
32

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espírito e corporeidade

a identidade subjetiva, o espírito ou a perspectiva, é essencial distinguir entre a forma do corpo 
físico como uma propriedade da espécie e a metaforma do corpo social construída por adornos e 
modificações como penteados, pinturas e roupas que, juntos, constituem o que chamei de “pele 
social” (Turner, 1980).

Como um ponto etnográfico geral, a prática universal das culturas amazônicas de alterar a 
forma externa do corpo por meio de mudanças no adorno, pintura, penteado, vestimenta e esca-
rificação, para marcar e ajudar a provocar transformações na identidade social e na perspectiva 
subjetiva das pessoas, é inconsistente com as afirmações de que os povos ameríndios da Amazônia 
consideram a forma corporal modificada por essa “pele social” meramente como um “envelope” 
externo sem relação com o conteúdo material e espiritual interno da identidade subjetiva e/ou da 
personalidade. O ponto crítico é que o adorno deliberado da superfície do corpo é, para os ama-
zônicos, um meio de definir e regular a identidade e as relações sociais da pessoa. A importância 
dessa prática decorre da ideia de que a subjetividade ou o espírito é, em um grau importante, o 
produto das relações sociais de uma pessoa. Mais precisamente, é o produto de uma interação 
entre os poderes e sentidos internos do corpo, e os modos de conhecimento e capacidades de 
crescimento e atividade que eles possibilitam, e o mundo externo das relações e atividades so-
ciais. A forma natural do corpo sem adornos é uma tabula rasa na qual ocorre o intercâmbio entre 
o conteúdo interno dos poderes e sentidos corporais e o mundo social externo que é mediado 
pela metassuperfície da “pele social”. Nesse sentido, o corpo físico considerado como forma de 
superfície poderia ser chamado de “envelope” que não determina o caráter interno do espírito ou 
do sujeito, enquanto as formas culturais de decoração corporal assumem o papel de impor uma 
forma perspectivística definida tanto à identidade subjetiva interna quanto aos objetos externos 
de interação da pessoa incorporada.

13	ANIMISMO COMO PERSPECTIVA ESPIRITUAL NATURAL UNIVERSAL

Muitos, se não todos os sistemas cosmológicos amazônicos, baseiam-se no princípio de que 
as formas das coisas contêm imanentemente a agência ou o poder de produzir a si mesmas, por 
meio da transformação de seus próprios conteúdos. Em outras palavras, as formas das coisas são, 
na verdade, processos de formação incorporados, ou a capacidade potencial e os modelos para 
eles. Elas contêm a agência ou força que impele o conteúdo das coisas a assumir as características 
específicas e os padrões de comportamento próprios de sua espécie ou tipo. Essa proposição se 
aplica, em princípio, ao cosmos como um todo e a todas as suas unidades constituintes, incluindo 
os seres humanos e seus grupos sociais, animais e plantas, espíritos dos mortos e seres não vivos, 



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
33

como corpos celestes como o sol e a lua. Na prática, ela se aplica principalmente aos seres huma-
nos e aos animais superiores, pássaros e peixes, mas, em princípio, também se aplica às formas dos 
animais inferiores, plantas e principais corpos celestes. Intuitivamente, é mais diretamente aplicá-
vel a seres que passam por processos de desenvolvimento e, portanto, participam mais obviamente 
da qualidade dinâmica da formação.

As formas das coisas, nessa visão, são os padrões orientadores da atividade proposital que 
fazem com que seu conteúdo físico objetivo assuma a forma em questão. Nesse sentido, elas incor-
poram a força espiritual ou a agência subjetiva da entidade, aquilo que a faz ser o que é. No caso de 
seres animados, suas formas objetivas são, portanto, concebidas como produtos ou manifestações 
de um poder subjetivo de ação intencional. Um exemplo disso é o termo Kayapo /karon/ que é 
usado igualmente para significar “imagem”, “forma”, “sombra” ou o “espírito”, alma ou fantasma de 
uma pessoa ou outra entidade. Embora os seres humanos sejam considerados os seres possuidores 
de espírito (/karon/) por excelência, acredita-se que mamíferos, pássaros, peixes e muitas árvores, 
trepadeiras e outras plantas também possuam formas-espirituais e poderes subjetivos associados.

Aqui retomamos a noção básica por trás do “animismo” comum à maioria, se não a todos 
os povos indígenas da Amazônia (Bird-David, 1999; Descola, 1996, 2005). Em outras palavras, o 
animismo está fundamentado na ideia de que o espírito é essencialmente o princípio orientador, 
a força animadora e o objetivo intencional do processo corporal pelo qual é produzido. A síntese 
da forma (ou espírito) e do conteúdo (ou corpo) que constitui uma entidade natural – um ser vivo 
ou uma entidade natural inanimada como o cosmo ou os corpos celestes -, segundo essa visão, 
só pode ser criada e mantida pelo exercício da agência ou poder imanente na forma em questão. 
O espírito da entidade é a forma considerada como uma imagem ou padrão que precisa de con-
teúdo material para existir. É essa necessidade que se torna a força que mantém unidos a forma 
e o conteúdo da entidade. Essa unidade é variável em força, instável e suscetível à ruptura e à 
eventual dissolução, à medida que o sujeito perde sua energia e poder. Essa dissolução pode ser 
temporária, como em uma doença ou choque induzido por um susto extremo, ou permanente, 
como na morte da pessoa ou do organismo. A força espiritual ou o aspecto formativo da enti-
dade pode, portanto, sob condições extremas, separar-se do conteúdo corporal ou material de 
sua forma, mas nem o espírito nem o corpo podem existir independentemente por muito tempo 
sem o outro. A morte traz a separação permanente da forma-espírito do conteúdo-corpo e, as-
sim, dissolve a síntese de forma e conteúdo que é a base da existência objetiva do organismo. A 
cisão da unidade sintética do espírito e do corpo resulta na decomposição adicional e no desa-
parecimento final de suas partes separadas. O /karon/ ou forma-espírito continua a viver após a 
morte do corpo como um fantasma, mas gradualmente perde seu caráter humano, tornando-se 

Terence Turner, Lucas de Jesus Santos



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
34

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espírito e corporeidade

um ser animalesco na floresta e, por fim, dissolvendo-se completamente. O conteúdo material (/
in/, carne ou corpo) passa por um processo de transformação paralelo, de corpo vivo para massa 
de carne morta (/tuk/, “preto”, “morto” ou “em transformação”) em decomposição, terminando 
como um amontoado desarticulado de ossos brancos.

14	CORPORALIDADE, ESPÍRITO E A DIMENSÃO HUMANA DO ANIMISMO

Os Kayapó pensam em seus próprios corpos como combinações híbridas de qualidades 
animais naturais de forma e conteúdo, complementadas por atributos formais adquiridos de iden-
tidade social. As primeiras são exemplificadas por processos físicos internos localizados principal-
mente no tronco central do corpo, como crescimento, digestão, sexualidade e reprodução. Essas 
energias e poderes naturais são transformados e direcionados para atividades socialmente pa-
dronizadas de vários tipos que estão associadas a transformações da forma corporal, incluindo os 
processos naturais de crescimento, envelhecimento e puberdade, e as modificações culturais da 
superfície do corpo, como pintura, penteados e uso de ornamentos. Essas modificações da forma 
da superfície servem como um filtro bidirecional que dá um significado social específico às rela-
ções entre a pessoa corporificada e as entidades externas com as quais ela interage.

A “natureza”, em outras palavras, é um componente integral dos corpos sociais humanos 
e, portanto, das pessoas sociais. As forças naturais e os aspectos do ente (coisas que existem por 
si mesmas independentemente da atividade social humana) constituem, portanto, componentes 
essenciais dos locais centrais do espaço-tempo social e da “cultura”, bem como das zonas naturais 
periféricas da floresta e da savana. A estrutura da sociedade humana, em suma, assim como os se-
res humanos como pessoas individuais corporificadas, incorpora formas “naturais” fundamentais 
de espaço-tempo, agência e poderes, incluindo aqueles inerentes ao conteúdo animal da corporali-
dade e da reprodutividade humanas. Além disso, os seres humanos passam por transformações de 
e para formas animais de ser e identidade no decorrer de seus ciclos de vida e morte: fetos no útero 
e bebês recém-nascidos são considerados seres semelhantes a animais com afinidades e vulnera-
bilidades especiais a influências de animais e fantasmas. Da mesma forma, considera-se que esses 
últimos perdem suas identidades como humanos e terminam sua existência como formas animais 
(eles são tratados como se tivessem se transformado em animais em cantos e lamentos mortuá-
rios). A cultura humana é, portanto, concebida mais como uma transformação incremental desses 
elementos naturais, uma “supernatureza”, por assim dizer, do que uma ordem de existência quali-
tativamente distinta contrastada com a “natureza” em um contraste binário mutuamente exclusivo 
com um meio excluído. A essência desse incremento cultural é a aplicação de processos naturais 



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
35

de transformação (como o fogo) a si mesmos (como no uso do fogo para fazer fogo), generalizando 
e replicando assim o que na natureza permanece como processos relativamente isolados.

Como seres com formas específicas e identidades espirituais compartilhadas com os outros 
membros de sua espécie, os seres humanos e os animais estão igualmente ocupados com os proces-
sos de crescimento, envelhecimento e morte, que dão forma e são dirigidos pelo espírito, produzin-
do e reproduzindo, objetivando e desobjetivando a si mesmos. As formas e os conteúdos genéricos 
desses processos consistem em atividades funcionais (ou seja, caçar, buscar alimentos, comer, beber, 
encontrar abrigo, acasalar e reproduzir) que são essencialmente idênticas para todos os seres espi-
rituais corporificados, independentemente das diferenças específicas em suas formas e conteúdos. 
Seres de espécies diferentes podem, portanto, identificar suas atividades concretamente diferentes 
com base em sua equivalência funcional a partir da perspectiva de seu engajamento comum na sus-
tentação de seus corpos e formas espirituais. As plantas também se envolvem em processos análo-
gos, mas em muitos casos amazônicos elas não são concebidas como organismos individuais, e sim 
como instâncias de entidades coletivas que corporificam o espírito de suas espécies.

Um tamanduá que almoça um formigueiro e um humano que almoça um sanduíche podem, 
portanto, considerar-se envolvidos na mesma atividade funcional, o almoço. O ser humano pode 
expressar esse senso de equivalência metaforicamente dizendo que o tamanduá está comendo 
seu sanduíche, e o tamanduá pode expressar a mesma percepção pensando que o ser humano está 
lambendo suas formigas. Em termos de sua perspectiva compartilhada como entidades orientadas 
pela forma e sustentadoras de conteúdo, não há base para privilegiar a maneira do ser humano em 
detrimento da maneira do tamanduá de expressar a identidade funcional de suas atividades.

De forma semelhante, os Kayapó consideram que as outras espécies têm suas próprias for-
mas de artefatos ou atividades humanas, como casas, canções e cerimônias, e até mesmo, para al-
guns propósitos (como a comunicação xamânica), a linguagem, embora reconheçam claramente que 
as formas reais adotadas por essas atividades são muito diferentes de seus equivalentes humanos. 
A crença em uma identidade genérica de espírito e a consequente equivalência de atividades fun-
cionalmente idênticas não implica que os seres humanos ou os animais não façam distinções entre 
as diferenças específicas entre as formas de espíritos ou atividades animais e humanas, ou que 
imaginem que os animais se identificam como seres humanos “por baixo da pele”. Isso significa, no 
entanto, que todos os seres vivos e alguns não vivos estão envolvidos em processos de formação, 
sustentação e, por fim, perda de suas unidades sintéticas de forma e conteúdo. A orientação inten-
cional, as formas de consciência e a força energética que conduzem esses processos constituem o 
que nós, e os povos indígenas da Amazônia, chamamos de seus espíritos.

Terence Turner, Lucas de Jesus Santos



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
36

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espírito e corporeidade

15	CONSIDERAÇÕES FINAIS

O estruturalismo como uma busca teórica e etnográfica passou por estágios sucessivos de 
construção, expansão e dissolução. Assim como seu objeto de estudo, os mitos, os sistemas de pa-
rentesco, os corpos e as pessoas das sociedades indígenas da Amazônia e, de forma mais ampla, das 
Américas, ele pode ser visto como tendo se desenvolvido por meio de uma série de transformações, 
cada uma delas oferecendo perspectivas distintas, mas todas restritas às limitações invariantes de 
suas próprias deficiências teóricas. A principal delas foi a incapacidade de compreender a aplicação 
adequada do conceito homônimo, estrutura, aos seus próprios dados de pesquisa e, portanto, de rea-
lizar seu potencial como projeto antropológico. Seus fracassos, no entanto, foram instrutivos. Como 
uma estrela gigante que queimou suas fontes internas de energia, em sua implosão terminal, ela tem 
emitido chamas deslumbrantes ricas em material para novos sistemas planetários. Esses novos sis-
temas, os movimentos sucessores dissidentes que ele inspirou, sobretudo o perspectivismo e o novo 
trabalho sobre animismo, levantaram novas questões importantes para o campo e estimularam novas 
discussões, das quais o presente artigo é apenas um dos muitos exemplos.

No início do artigo, sugeri que o problema básico do estruturalismo era que ele partia da 
ideia certa, mas a aplicava ao nível errado dos dados. Minhas críticas ao perspectivismo e, em me-
nor grau, ao animismo, em vários casos, assumiram a forma de sugestões de como a noção estru-
turalista original de estrutura (o grupo de transformações restringidas por princípios invariantes 
de conservação) poderia ser aplicada aos dados em questão de forma a fortalecer as formulações 
teóricas do perspectivismo e/ou do animismo. No caso do corpo e de seu avatar, o sujeito, por 
exemplo, argumentei que a noção perspectivista do corpo como a origem das perspectivas, em 
que tanto o corpo quanto sua perspectiva associada são concebidos como entidades singulares e 
imutáveis, deveria ser substituída por uma concepção de ambos os corpos e perspectivas enten-
didos como sequências de múltiplas transformações (constituindo, assim, potencialmente, grupos 
de transformações limitadas por um ou mais princípios de conservação, conforme exigido pelo mo-
delo estruturalista). Além disso, sugeri, como uma qualificação de diferentes aspectos das ideias 
perspectivistas e animistas, que as perspectivas e as condições corporais em questão se transfor-
mam de “naturais” (a condição de embriões e bebês) para “culturais” e, por fim, de volta para “na-
turais” com o início da dissolução da forma humana no envelhecimento, na morte e na existência 
fantasmagórica pós-morte. Ampliando meu diálogo com o animismo, insisti que conceber o corpo 
em termos estruturalistas apropriados como uma série de transformações abre uma perspectiva 
sobre a corporeidade como um processo de interação entre o corpo físico, o corpo social e a pes-
soa, estimulado e orientado por relações com outros atores corporificados, filtrado e regulado por 



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
37

tratamentos formais de suas superfícies corporais (“peles sociais”). Esse processo de produção da 
perspectiva subjetiva e da forma corporal objetivada, com base no conteúdo corporal natural dos 
sentidos e poderes, passa por uma série de estágios, mas, por fim, entra em um estágio terminal de 
desobjetificação, à medida que o conteúdo natural dos poderes corporais se enfraquece a ponto 
de não conseguir sustentar sua integração dentro da estrutura da identidade pessoal e da forma 
social. A dissolução da forma e do conteúdo continua com a dissolução física da morte e a desinte-
gração separada do espírito e do corpo.

Para os Kayapó e outros povos indígenas da Amazônia com os quais tenho certa familiarida-
de, esse processo dialético de produção e dissolução, objetivação e desobjetivação, a incorporação 
e a desincorporação final da intenção e da identidade subjetivas, manifestadas e articuladas por 
meio da integração e da desintegração da forma e do conteúdo, é a essência da existência material 
e espiritual dos seres animados e inanimados que constituem seu mundo de vida. Ela não é, de 
forma alguma, exclusiva dos seres humanos culturais, mas é, ao contrário, comum a todas as enti-
dades naturais. Ela pode ser entendida como uma perspectiva amplamente “animista”, mas não dá 
justificativa para o viés antropocêntrico de algumas discussões animistas sobre o “espírito” como 
um atributo essencialmente humano. Esse também é um ponto importante para o perspectivis-
mo: a mera posse de um espírito ou subjetividade não indica, por si só, que um animal ou planta 
se identifica como humano (como aconteceria se o espírito e a subjetividade fossem qualidades 
intrinsecamente humanas). É verdade que algumas culturas amazônicas, embora certamente não 
todas, consideram que pelo menos alguns animais se identificam subjetivamente como humanos 
em alguns aspectos, mas isso não deve ser entendido como decorrente necessariamente da posse 
de seus próprios espíritos. Há muitos casos de crenças de que os animais e as plantas (ou seus es-
píritos-espécie coletivos, os “mestres” da caça ou das espécies de plantas etc.) possuem espíritos 
que não devem nada aos contatos ou à cultura humana.

Argumentei que uma maior atenção à estrutura detalhada das concepções indígenas, tanto 
dos seres naturais quanto das pessoas humanas incorporadas, é essencial para evitar as distorções 
inerentes às tentativas de tratar todas as culturas amazônicas (ou mesmo todas as ameríndias) 
como um sistema filosófico único e homogêneo. Desconsiderar a importância de formulações di-
vergentes ou até mesmo contraditórias dos mesmos pontos por parte de sociedades de diferentes 
tipos impede o método antropológico mais útil para entender a base social e cultural dos acordos 
que existem.

A crítica às teorias estruturalistas, animistas e perspectivistas que apresentei neste artigo 
serviu de contexto para reformular o conceito de estrutura como uma série ou grupo de transforma-
ções internas ao processo de desenvolvimento de entidades, desde símbolos ou tropos individuais 

Terence Turner, Lucas de Jesus Santos



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
38

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espírito e corporeidade

até corpos e identidades espirituais. Tentei mostrar que essa forma de conceber a estrutura pode 
servir para integrar os conceitos marxianos de práxis produtiva, bem como as abordagens inter-
pretativas e semióticas com as valiosas contribuições do estruturalismo lévi-straussiano e seus 
epígonos mais recentes. Mais importante ainda, procurei sugerir como o amálgama teórico híbrido 
e pós-pós-estruturalista que esbocei pode contribuir para a compreensão de algumas das caracte-
rísticas das culturas amazônicas que foram trazidas à luz por meio do trabalho etnográfico e teórico 
tão poderosamente estimulado pelos debates do Estruturalismo Tardio.

16	REFERÊNCIAS

ALTHUSSER, Louis. Lenin and philosophy. In: ALTHUSSER, Louis. Lenin and philosophy and other 
essays. Tradução de Ben Brewster. New York: Monthly Review Press, 1971. p. 23-70.

BIRD-DAVID, Nurit. Animism revisited: personhood, environment, and relational epistemology. 
Current Anthropology, Chicago, v. 40, n. S1, p. S67-S91, Feb. 1999.

CROCKER, Jon Christopher. Vital souls: Bororo cosmology, natural symbolism, and shamanism. 
Tucson: The University of Arizona Press, 1985.

DERRIDA, Jacques. De la grammatologie. Paris: Minuit, 1967.

DERRIDA, Jacques. Of grammatology. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1976.

DESCOLA, Philippe. In the society of nature: a native ecology in Amazonia. Cambridge: Cambridge 
University Press, 1994.

DESCOLA, Philippe. Constructing natures: symbolic ecology and social practice. In: DESCOLA, 
Philippe; PÁLSSON, Gísli (org.). Nature and society: anthropological perspectives. London; New 
York: Routledge, 1996. p. 82-102.

DESCOLA, Philippe. Par-delà nature et culture. Paris: Gallimard, 2005.

DESCOLA, Philippe; VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Perspectivism and animism: debate between 
Philippe Descola and Eduardo Viveiros de Castro. Paris: Maison Suger; Institute of Advanced 
Studies, 2009.

LATOUR, Bruno. Perspectivism: “type” or “bomb”?. Anthropology Today, London, v. 25, n. 2, p. 1-2, 
Apr. 2009.

LATOUR, Bruno. Perspectivismo: “tipo” ou “bomba”?. Tradução de Larissa Barcellos. Primeiros 
Estudos, São Paulo, n. 1, p. 173–178, 2011. Disponível em: https://revistas.usp.br/primeirosestudos/
article/view/45938. Acesso em: 14 jan. 2025.

LÉVI-STRAUSS, Claude. Les mathématiques de l’homme. Bulletin International des Sciences 
Sociales, Paris, v. 6, n. 4, p. 643-653, 1955.

https://revistas.usp.br/primeirosestudos/article/view/45938
https://revistas.usp.br/primeirosestudos/article/view/45938


Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
39

LÉVI-STRAUSS, Claude. La pensée sauvage. Paris: Plon, 1962.

LÉVI-STRAUSS, Claude. Le cru et le cuit. Paris: Plon, 1964.

LÉVI-STRAUSS, Claude. The savage mind. Tradução de J. Weightman e D. Weightman. New York: 
Harper, 1966.

LÉVI-STRAUSS, Claude. The elementary structures of kinship. Tradução de J. H. Bell, J. R. von 
Sturmer e Rodney Needham. Boston: Beacon Press, 1969.

LÉVI-STRAUSS, Claude. The raw and the cooked. Tradução de J. Weightman e D. Weightman. New 
York: Harper, 1969.

PEDERSEN, Morten Axel. Multiplicity without myth: theorizing Darhad perspectivism. Inner Asia, 
Cambridge, v. 9, n. 2, p. 311-328, 2007.

SANTOS-GRANERO, Fernando. Sensual vitalities: noncorporeal modes of sensing and knowing in 
Native Amazonia. Tipití: Journal of the Society for the Anthropology of Lowland South America, [S. 
l.], v. 4, n. 1, p. 57-80, 2009.

TURNER, Terrence. The social skin. In: CHERFAS, Jeremy; LEWIN, Roger (org.). Not work alone: a 
cross-cultural view of activities superfluous to survival. London: Temple Smith, 1980. p. 111-140. 

TURNER, Terrence. Animal symbolism, totemism, and the structure of myth. In: URTON, Gary (org.). 
Natural mythologies: animal symbols and metaphors in South America. Salt Lake City: University 
of Utah Press, 1985. p. 49-106.

TURNER, Terrence. Structure and entropy: theoretical pastiche and the contradictions of 
‘structuralism’. Current Anthropology, Chicago, v. 31, n. 5, p. 563-568, Dec. 1990.

TURNER, Terrence. We are parrots, twins are birds: play of tropes as operational structure. In: 
FERNANDEZ, James W. (org.). Beyond metaphor: the theory of tropes in anthropology. Stanford: 
Stanford University Press, 1991. p. 121-158.

TURNER, Terrence. Social body and embodied subject: the production of bodies, actors and society 
among the Kayapo. Cultural Anthropology, Arlington, v. 10, n. 2, p. 143-170, May 1995.

TURNER, Terrence. Valuables, value and commodities among the Kayapo of Central Brazil. In: 
SANTOS-GRANERO, Fernando (org.). The occult life of things: Native Amazonian theories of 
materiality and personhood. Tucson: University of Arizona Press, 2009a. p. 152-169.

TURNER, Terrence. Uma antropologia engajada: entrevista com Terence Turner. Entrevistadores: J. 
M. da Silva e G. L. Ribeiro. Campos, Curitiba, v. 9, n. 2, p. 139–157, 2008. Disponível em: https://doi.
org/10.5380/cam.v9i2.15868. Acesso em: 15 jan. 2025.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Cosmological deixis and Amerindian perspectivism. Journal of the 
Royal Anthropological Institute, London, v. 4, n. 3, p. 469-488, Sept. 1998.

Terence Turner, Lucas de Jesus Santos

https://doi.org/10.5380/cam.v9i2.15868
https://doi.org/10.5380/cam.v9i2.15868


Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
40

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espírito e corporeidade

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A inconstância da alma selvagem: e outros ensaios de 
antropologia. São Paulo: Cosac Naify, 2002a.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Imagens da natureza e da sociedade. In: VIVEIROS DE CASTRO, 
Eduardo. A inconstância da alma selvagem: e outros ensaios de antropologia. São Paulo: Cosac 
Naify, 2002b. p. 317-344.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Perspectivismo e multinacionalismo na América indígena. 
In: VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A inconstância da alma selvagem: e outros ensaios de 
antropologia. São Paulo: Cosac Naify, 2002c. p. 345-400.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Exchanging perspectives: the transformation of objects into 
subjects in Amerindian ontologies. Common Knowledge, Durham, v. 10, n. 3, p. 463-484, Fall 2004.

WILBERT, Johannes (org.). Folk literature of the Gê Indians. Los Angeles: University of California 
Press, 1978. v. 1.

WRIGHT, Robin. The fruit of knowledge and the bodies of the gods: religious meanings of plants 
among the Baniwa. Journal for the Study of Religion, Nature and Culture, London, v. 3, n. 1, p. 126-
153, 2009.



Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130 
v. 11, n. 01, e110111, Jan.-Jun., 2026 

DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
41

APÊNDICE – INFORMAÇÕES SOBRE O ARTIGO

CONTRIBUIÇÃO DOS AUTORES
Resumo/Abstract/Resumen: Terence Turner (autor); Lucas de Jesus Santos (tradutor); Introdução ou Considerações iniciais: Terence 
Turner (autor); Lucas de Jesus Santos (tradutor); Referencial teórico: Terence Turner (autor); Lucas de Jesus Santos (tradutor); 
Metodologia: Terence Turner (autor); Lucas de Jesus Santos (tradutor); Análise de dados: Terence Turner (autor); Lucas de Jesus 
Santos (tradutor); Discussão dos resultados: Terence Turner (autor); Lucas de Jesus Santos (tradutor); Conclusão ou Considerações 
finais: Terence Turner (autor); Lucas de Jesus Santos (tradutor); Referências: Terence Turner (autor); Lucas de Jesus Santos (tradu-
tor); Revisão do manuscrito: Terence Turner (autor); Lucas de Jesus Santos (tradutor); Aprovação da versão final publicada: Terence 
Turner (autor); Lucas de Jesus Santos (tradutor).
CRediT - Taxonomia de Papéis de Colaborador - https://credit.niso.org/

Todos os autores contribuíram igualmente em todas as fases da produção do artigo.

As opiniões e informações expressas neste manuscrito, no que diz respeito tanto à linguagem quanto ao conteúdo, não refletem 
necessariamente a opinião da Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG, de seus editores e do Instituto Federal de 
Goiás. As opiniões são de responsabilidade exclusiva dos respectivos autores.

HISTÓRICO EDITORIAL 
Submetido: 1 de outubro de 2025.
Aprovado: 27 de novembro de 2025. 
Publicado: 30 de janeiro de 2026.

COMO CITAR O ARTIGO - ABNT
TURNER, Terence. A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espírito e 
corporeidade. Tradução de Lucas de Jesus Santos. Tecnia – Revista de Educação, Ciência e Tecnologia do IFG, Goiânia, v. 11, 
n. 1, p. 204-222, 2026.

PROCESSO DE AVALIAÇÃO
Artigo convidado (Invited submission).

AVALIADORES
Artigo revisado pelos editores da revista (editorially reviewed)

Terence Turner, Lucas de Jesus Santos


	_Hlk31640586

