Volume 11, Niimero 1, 2026

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo,
repensando cultura, natureza, espirito e corporeidade’

The Crisis of Late Structuralism: Perspectivism and Animism, Rethinking Culture, Nature, Spirit, and
Bodiliness

La crisis del estructuralismo tardio: Perspectivismo y animismo, repensando la cultura, la
naturaleza, el espiritu y la corporeidad.

TERENCE TURNER?
LUCAS DE JESUS SANTOS?

RESUMO

0 ponto de partida deste ensaio & uma avaliacao dos éxitos e falhas do estruturalismo, exemplificado pela obra de
Claude Lévi-Strauss, com particular atencao a sua aplicagao a dados etnograficos amazonicos. Pretendo identificar as
contribuicoes originais de Lévi-Strauss, mas também mostrar como o estruturalismo obstruiu e confundiu as estruturas
e os temas das culturas amazonicas que tentou analisar por mal aplicar seus proprios conceitos teoricos e metodologi-
cos, assim produzindo o que chamo de “crise de estruturalismo tardio”. Sugiro entao como desenvolvimentos recentes
na antropologia amazonista, notadamente o repensar o0 animismo proposto por Descola e seus socios e o desenvolvi-
mento do perspectivismo por E. Viveiros de Castro e seus colegas, podem ser entendidos como tentativas de evitar ou
transcender esta crise através de uma reformulagao de conceitos teodricos chaves do estruturalismo, comecando com a
relagao natureza e cultura. Discuto as semelhancas e as diferencas entre as abordagens animistas e perspectivistas do
tema e outros conceitos tedricos decorrentes, como a relagao entre a forma e o conteddo do corpo, agéncia e espirito e
as dimensoes subjetivas e objetivas de esquemas cognitivos, considerados como as unidades fundamentais de estru-
turas culturais. Em conclusao, sugiro que o exame critico dessas duas novas tendéncias teodricas aponta para uma refor-
mulagao positiva da relagao natureza e cultura, enraizada no papel fundamental da atividade produtiva, e da producao
reflexiva da producao como caracteristica fundamental de muitas, senao todas, ideias culturais amazonicas de cultura.

Palavras-chave: estruturalismo; natureza-cultura; animismo; perspectivismo amerindio; Amazonia.

ABSTRACT

The paper takes as its point of departure an assessment of the achievements and limitations of structuralism as exem-
plified by the work of Claude Lévi-Strauss, with particular attention to its applications to Amazonian ethnographic data. |
attempt to identify the original contributions of structuralism, while explaining how it has distorted and misunderstood
the Amazonian cultural structures and themes that it has sought to analyze by misapplying its own theoretical and metho-
dological concepts, thus giving rise to what | call the “Crisis of Late Structuralism.” | then suggest how recent developments
in Amazonianist anthropology, notably the rethinking of animism by Philippe Descola and his associates, and the develop-
ment of perspectivism by Eduardo Viveiros de Castro and his colleagues can be understood as attempts to avoid or trans-

1 O presente artigo foi publicado originalmente na revista Tipiti - Journal of the Society for the Anthropology of Lowland South America, v. 7, n. 1,
de junho de 2009. Agradeco a Susana Matos Viegas, editora chefe, Joao Roberto Bort Jr., editor assistente de Tipiti, pela anuéncia para publicagao
da tradugao, bem como a Janaina Tatim, copy editor da area de portugués da revista, pela ajuda e mediagdo necessaria (N. do T.).

2 Universidade de Chicago. E-mail: lucas.jesus@ifg.edu.br.

3 Tradutor. Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). ORCID: https://orcid.org/0000-0002-9820-9739. Lattes: http://lattes.cnpq.
br/8963999445520807. E-mail: lucas.jesus@ifg.edu.br.

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
1


mailto:lucas.jesus%40ifg.edu.br?subject=
https://orcid.org/0000-0002-9820-9739
http://lattes.cnpq.br/8963999445520807
http://lattes.cnpq.br/8963999445520807
mailto:lucas.jesus%40ifg.edu.br?subject=

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espirito e corporeidade @

cend this crisis by reformulating key theoretical assumptions of structuralism, beginning with the relation of nature and
culture. I discuss similarities and differences between animist and perspectivist treatments of this theme, and other
theoretical concepts that follow from it, such as the relation of bodily form and content, agency and spirit, and the sub-
jective and objective dimensions of cognitive schemas considered as the fundamental units of cultural structures. In
conclusion I suggest that a critical examination of these new theoretical tendencies points to a positive reformulation
of the relation of nature and culture, rooted in the fundamental role of productive activity, and the reflexive production
of production as the fundamental feature of many, if not all, Amazonian cultural ideas of culture.

Keywords: structuralism; nature-culture; animism; amerindian perspectivism; Amazon.

RESUMEN

El punto de partida de este ensayo es una evaluacion de los éxitos y fracasos del estructuralismo, ejemplificados por
la obra de Claude Lévi-Strauss, con especial atencion a su aplicacion a los datos etnograficos amazonicos. Me propon-
go identificar las contribuciones originales de Lévi-Strauss, pero también mostrar como el estructuralismo obstruyo
y confundio las estructuras y los temas de las culturas amazonicas que intentd analizar al aplicar erroneamente sus
propios conceptos teodricos y metodologicos, lo que produjo lo que denomino una «crisis del estructuralismo tardio».
A continuacion, sugiero como los desarrollos recientes en la antropologia amazonica, en particular la reconsideracion
del animismo propuesta por Descola y sus colaboradores y el desarrollo del perspectivismo por E. Viveiros de Castro y
sus colegas, pueden entenderse como intentos de evitar o superar esta crisis mediante una reformulacion de concep-
tos teodricos clave del estructuralismo, comenzando por la relacion entre naturaleza y cultura. Analizo las similitudes y
diferencias entre los enfoques animistas y perspectivistas sobre el tema y otros conceptos tedricos emergentes, como
la relacion entre la forma y el contenido del cuerpo, la agenciay el espiritu, y las dimensiones subjetivas y objetivas de
los esquemas cognitivos, considerados las unidades fundamentales de las estructuras culturales. En conclusion, sugie-
ro que un analisis critico de estas dos nuevas tendencias teoricas apunta a una reformulacion positiva de la relacion
entre naturaleza y cultura, basada en el papel fundamental de la actividad productiva y la produccion reflexiva de la
produccion como caracteristica fundamental de muchas, si no todas, las ideas culturales amazonicas sobre la cultura.

Palabras clave: estructuralismo; naturaleza-cultura; animismo; perspectivismo amerindio; Amazonia.

1 A MORTE DE LEVI-STRAUSS

A morte de Claude Lévi-Strauss em novembro de 2009 foi um evento que exigiu a devida co-
memoragao de uma brilhante carreira antropologica. Foi também uma ocasiao que convocou seus
epigonos e criticos entre os antropologos amazonistas, bem como muitos pensadores de outras
linhas de trabalho intelectual e cultural que foram inspirados e influenciados por suas ideias, para
contemplar a natureza de sua contribuicao e até que ponto ela permanece sendo uma forca vital
que continua a influenciar o trabalho teorico nas disciplinas sociais e culturais.

0 entusiasmo estimulado pelos trabalhos iniciais de Lévi-Strauss derivou de trés contri-
buicoes teoricas originais. Em primeiro lugar, a nova abordagem teorica e metodologica, represen-
tada por seu conceito sintético de “estrutura”, plenamente apresentado pela primeira vez em As
Estruturas Elementares do Parentesco (1949), que combinava a ideia matematica de um grupo de
transformacoes restritas por um ou mais principios invariantes (nao aplicados anteriormente na
antropologia, embora usados, pelo menos um século antes, na economia por Marx, entre outros);

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
2



Terence Turner, Lucas de Jesus Santos @

as nocgoes semioticas de classificacao desenvolvidas por Saussure, com seus conceitos de signo e

campo de significacao; a fonologia componencial dos linguistas da Escola de Praga, Troubetzkoy e
Jakobson; o associacionismo psicologico, as ideias da Gestalt de percepgao de padroes e as nogoes
antropologicas de tipologias comparadas de sistemas de parentesco e sistemas culturais de cate-
gorias. Foi uma sintese ousada e criativa extraida de fontes dispares, muitas das quais nao eram
familiares aos antropologos da época.

Em segundo lugar, Lévi-Strauss ofereceu uma nova e poderosa ideia do objeto Ultimo da
analise antropologica, as “estruturas fundamentais da mente humana”, que ele concebeu como
as restricoes invariantes que governam os grupos de transformagoes que compoem seus modelos
estruturais, tornados acessiveis pela aplicagao metodologica de seu novo conceito de estrutura.
Essas restricoes eram invariavelmente concebidas como principios psicologicos ou sociopsicologi-
cos, como a reciprocidade ou a distingao entre natureza e cultura. Elas constituiam placas de sina-
lizacao no caminho para o objetivo final de Lévi-Strauss de reduzir a cultura a psicologia e a psico-
logia aos processos naturais de percepg¢ao e associa¢ao inconsciente que produzem as categorias
de cognicao e classificacao. O fim dessa trajetoria analitica, tal como Lévi-Strauss a concebeu, foi
a revelacao da natureza tanto como o sujeito transcendental definitivo quanto como a fonte das
caracteristicas cognitivas da realidade objetiva. Essas ideias compunham a ideia de Lévi-Strauss
sobre a maneira de a antropologia responder a grande questao que era sua razao de ser, ou seja,
“qual € a natureza da humanidade”? Ele foi talvez o Ultimo grande antropologo a fazer da busca por
uma resposta a essa pergunta o foco de sua carreira.

Em terceiro lugar, pode-se dizer que Lévi-Strauss descobriu um novo tema para a analise
antropologica: os detalhes aparentemente arbitrarios e sem sentido dos mitos, cosmologias e sis-
temas de conhecimento indigenas, que ele reconheceu que poderiam ser analisados como o codigo
de oposicoes logicas e identidades que constituiam as estruturas cognitivas da cultura.

0 programa analitico triplo baseado nessas trés inovacoes teoricas fundamentais exerceu
grande influéncia sobre a antropologia e campos relacionados, mesmo entre muitos que perma-
neceram céticos em relagao a propria pratica analitica de Lévi-Strauss e seus objetivos teoricos
finais. Foi preciso tempo para que os pensadores criticos digerissem as ideias e esclarecessem seus
aspectos problematicos, tanto na teoria quanto na aplicacao. Entre as muitas criticas que foram
feitas ao edificio estruturalista, trés se destacam por sua relevancia para este artigo. Em primeiro
lugar, ha uma falha fundamental na aplicagao de Lévi-Strauss de seu modelo teorico de estrutura,
que pode ser resumida como a aplicagao do modelo certo ao nivel errado dos dados. Lévi-Strauss
seguiu as concepgoes convencionais da semiotica contemporanea e dos estudos de parentesco

ao conceber a organizacao formal de sistemas individuais de parentesco ou mitos como quadros

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
3



A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espirito e corporeidade @

sincronicos de relagoes ou contrastes de caracteristicas, nao deixando espaco para transformacoes
internas, como as de enredos miticos ou ciclos de desenvolvimento de familias. Portanto, ele foi
obrigado a tentar aplicar seu modelo estrutural de grupos de transformagoes constritos por res-
tricoes invariantes a conjuntos de multiplos mitos ou sistemas de parentesco, cada um considera-
do como uma “transformacao” ou “variante” unitaria de uma estrutura mestre (incorporada pelo
principio ou principios invariantes que supostamente compreendem a condicao de constricao do
grupo) que nao pode ser localizada ou definida dentro de qualquer membro do grupo - nem, como
se viu, em qualquer outro lugar. Nem Lévi-Strauss nem qualquer outro estruturalista confesso teve
sucesso, que eu saiba, em produzir uma (nica analise da estrutura de qualquer “grupo” de “varian-
tes” de qualquer construcao cultural ou sistema de parentesco que realmente atenda aos requisi-
tos formais de “invariancia” especificados por Lévi-Strauss. Isso nao significa que o modelo em si
seja inviavel ou inaplicavel, mas apenas que ele nao foi aplicado onde deveria ter sido, ou seja, nas
transformacoes internas que compreendem os processos de desenvolvimento ou as tramas dos
sistemas individuais em questao (sistemas de parentesco ou narrativas miticas), que de fato for-
mam “grupos” de transformacoes constrangidas a permanecer dentro de limites invariantes pela
exigéncia imperiosa de reproduzir o sistema de relagoes ou o padrao esquematico de agoes sim-
bolicas em questao. Se isso fosse feito primeiro, os resultados dessas analises poderiam entao ser
comparados em um segundo nivel, como um “grupo” de casos analogos, mas o que se estaria com-
parando seria bem diferente das “variantes” sincronicas que compoem as analises estruturalistas.
Uma consequéncia fatal da sincronizagao dos padroes internos de relagoes, que compreendem as
“variantes” ou “transformacoes” das analises estruturalistas, € o achatamento de seus elementos
constituintes em elementos relacionais ou signos inertes e desarticulados, privados de muitos dos
significados intencionais e dinamicos (transformadores) que possuem em seu contexto sistémico
original. Esse &€ um ponto de igual relevancia para o estruturalismo e alguns de seus descendentes
mais recentes.

Os outros dois pontos principais da sintese estruturalista original de Lévi-Strauss também
sao afetados negativamente pela inviabilidade de sua abordagem para a analise estrutural. A inca-
pacidade de Lévi-Strauss de aplicar seu modelo estrutural a estrutura de sistemas individuais ou
“transformacoes” significou que ele nunca foi capaz de definir restrigcoes invariantes coordenando
qualquer “grupo” de transformagdoes como “estruturas fundamentais” com a precisao exigida por
sua definicao grupo-teorica de estrutura. A caracterizacao de seu procedimento para analisar “gru-
pos” de mitos na “abertura” de O Cru e o Cozido (1969) como analogo a um cristal em crescimento
que é claramente estruturado em seu centro, mas difuso e mal definido em sua periferia, evoca me-

taforicamente seu fracasso em encontrar a estrutura de qualquer grupo - o que significa, dada sua

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
4



Terence Turner, Lucas de Jesus Santos @

definicao de estrutura como a lei invariante do grupo, sua incapacidade de encontrar a estrutura

de qualquer mito. A enorme quantidade de analises nao estruturadas de padroes e transformagoes
miticas que compoem os quatro volumes das Mitologicas, por mais estimulantes que sejam, repre-
sentam, segundo os proprios padroes teoricos de Lévi-Strauss, o fracasso de sua busca estrutura-
lista por estruturas fundamentais (Lévi-Strauss, 1964, p. 9-40)".

Quando passou das estruturas de parentesco para os mitos e sistemas de conhecimento
como seus principais temas, as tentativas de Lévi-Strauss de traduzir os significados dos elementos
semioticos dos mitos e sistemas cosmologicos foram igualmente prejudicados por sua incapaci-
dade de reconhecer a significancia do fato de que esses elementos individuais sao regularmente
transformados no decorrer do mito ou do processo social em questao - transformacoes que se
aplicam a sua significacao, bem como as caracteristicas de sua forma ou relacoes com outros ele-
mentos. Nos mitos Jé e Bororo sobre a origem do fogo de cozimento, que constitui o tema inicial
de O Cru e o Cozido, por exemplo, o fogo aparece pela primeira vez como o sol distante no céu, que
os homens usam para aquecer a carne que devem cortar em pedagos pequenos e colocar sobre
as pedras para captar seus raios, depois desce para a terra como a extremidade de um tronco em
brasa na casa dos jaguares, que o usam para assar grandes pedacos de carne e, finalmente, aca-
ba sendo carregado pelos homens para a aldeia, onde é quebrado e usado para acender outros
fogos de cozinha (Lévi-Strauss, 1964, p. 43-86). Cada uma dessas transformacoes do fogo carrega
um significado diferente, e essa série de transformagoes transmite um sentido cumulativo que é o
objetivo do mito. Lévi-Strauss analisa o fogo apenas como o signo da operacao de cozimento, uma
funcao que ele exercia na casa pré-cultural dos jaguares, perdendo completamente o significado
de seu uso no final do mito como um meio geral de fazer outros fogos, o passo essencial para a
cultura humana plena.

Ao abordar uma critica do desenvolvimento do estruturalismo ou das ideias de seus epigonos
teoricos mais recentes, é essencial ter em mente que nenhum deles se desenvolveu como projetos
antropologicos puramente académicos. Em vez disso, eles e seus autores tiveram, em graus variados,
uma vida dupla como intelectuais publicos, envolvidos em controvérsias supra-académicas de sua
epoca. Desde seus primordios, logo apos a Segunda Guerra Mundial, o estruturalismo foi enquadrado
por seus defensores tanto como uma critica ao pensamento filosofico e social do Ocidente Moderno,

em especial ao existencialismo, ao marxismo, a hermenéutica e a antropologia social estrutural-fun-

4 Para uma discussao mais completa sobre as limitagdes do estruturalismo, incluindo seu fracasso em produzir analises estruturais viaveis
consistentes com a propria definicdo de estrutura de Lévi-Strauss, tornando-se, de fato, uma forma de pos-estruturalismo avant ['heure, ver
TURNER, T. Structure and Entropy: Theoretical pastiche and the contradictions of ‘structuralism’. Current Anthropology, Chicago, v. 31, n. 5, p.
563-568, Dec. 1990.

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
5



A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espirito e corporeidade @

cional, quanto como uma abordagem antropologica preocupada com os sistemas de parentesco e 0s
mitos das culturas indigenas australianas e amerindias. A brilhante carreira de Lévi-Strauss exem-
plifica esse duplo foco do projeto estruturalista, com sua combinacao de interesse antropologico
nas culturas mais remotas e exoticas da Australia aborigene e da Amazonia e seus empréstimos
das teorias cientificas da linguistica estrutural e da semiologia, em voga na época, do trabalho de
Merleau-Ponty sobre a psicologia da percepgao e do que Lévi-Strauss chamou de a nova “matema-
ticado Homem”, a “matematica qualitativa” da teoria dos conjuntos, da cibernética e da tecnologia
da informacao que se tornou popular apos a Segunda Guerra Mundial (Lévi-Strauss, 1955).

0 sucesso do estruturalismo como movimento intelectual deveu-se muito a esse duplo enfo-
que, com suas implicacoes metodologicas sedutoras de que as “estruturas fundamentais” das opera-
coes mentais humanas, manifestadas em suas formas mais puras e simples nas producoes culturais
das culturas humanas mais “primitivas” (ou seja, implicitamente, as mais “naturais”), ttm uma se-
melhanca familiar com os novos métodos de analise estrutural da linguistica e da teoria dos grupos,
emprestando assim seu prestigio cientifico a antropologia estruturalista. Essa heranca intelectual
complexa ajuda a entender um dos aspectos mais problematicos do estruturalismo e seus desdo-
bramentos mais recentes a partir de uma perspectiva antropologica, ou seja, sua tendéncia a reificar
categorias conceituais gerais como “natureza” e “cultura” e a trata-las no mesmo patamar das evi-
déncias etnograficas de ideias indigenas sobre o que pode ser definido em termos dessas categorias
como fenomenos “naturais” ou “culturais”. Uma consequéncia disso é a tendéncia de tratar as entida-
des ou relagoes que podem ser atribuidas a uma ou outra categoria como internamente homogéneas,
em vez de como amalgamas complexas de ambas. Essa tendéncia é acentuada por uma dependéncia
teodrica da semiologia saussureana, em particular de seus conceitos de signo, do campo de significa-
cao e da distingao entre langue e parole como modelos para classificagoes e cosmologias culturais, o
que leva as analises a uma orientacao idealista em direcao a abstracao de categorias epistemologicas
e classificatorias a partir de formas de atividade material e relagoes sociais.

Como antropologo que trabalha com os povos de lingua Jé do Brasil Central, que desempe-
nhou um papel central na formagao das ideias de Lévi-Strauss sobre a estrutura social e a mitologia
da Amazonia, inevitavelmente me vi realizando meu trabalho etnografico e tedrico em um dialogo
pessoal e conceitual com Lévi-Strauss: conceitual, porque seus escritos me apontaram problemas
e ideias que se tornaram centrais para meu proprio trabalho; e pessoal, porque, como muitos co-
legas amazonistas, eu o considerava um interlocutor vivo e interessado, invariavelmente receptivo
e generoso com seu tempo quando eu o visitava em Paris. Comecei meu trabalho com os Kayapo
em 1962, quando a influéncia de Lévi-Strauss estava em seu auge e o “estruturalismo” havia se

tornado um foco de intenso interesse e controvérsia, nao apenas na Fran¢a, mas cada vez mais nos

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
6



Terence Turner, Lucas de Jesus Santos @

circulos antropologicos e culturais anglofonos, hispanicos e lusofonos. Desde o final dos anos 1960,

testemunhei (e, em pequena medida, participei) do declinio de sua eminéncia intelectual, que foi
acelerado, se nao causado, pelos eventos de maio de 1968 em Paris.

2 MAIO DE 1968 COMO REVOLTA ANTI-ESTRUTURALISTA

0 declinio da influéncia do estruturalismo como abordagem teorica na antropologia, bem
como nos estudos literarios e culturais em geral, que comegou depois de 1968, foi gradual e nunca
total. Embora Lévi-Strauss tenha continuado a lecionar e a produzir trabalhos publicados em um
ritmo surpreendente, ele se tornou uma figura cada vez mais isolada, sem herdeiros intelectuais
diretos. O estruturalismo, entretanto, desfrutou de uma meia-vida prolongada em varias recensoes
ostensivamente “pos-estruturalistas” e “desconstrucionistas”, que deram continuidade a alguns
dos principios mais fundamentais do estruturalismo em termos diferentes. O principal deles foi o
fracasso de Lévi-Strauss em produzir analises “estruturais” que satisfizessem seus proprios crité-
rios de estrutura, tornando-o, de fato, um pioneiro do pos-estruturalismo avant 'heure.

Os estudantes e trabalhadores de Maio de 68 nao adornaram suas barricadas com faixas
pedindo a defesa da langue, mas com a exigéncia de prendre la parole. Eles nao buscavam defender
as estruturas existentes, mas desconstrui-las. Eles nao estavam preocupados com a contemplacao
de padroes objetivados de pensamento inconsciente, mas com a a¢ao subjetiva que poderia mu-
dar e criar novas formas de consciéncia, bem como transformar materialmente as relagoes sociais
existentes. Os filosofos parisienses reagiram ao que consideravam ser a crise de 1968 do estrutu-
ralismo como uma perspectiva fundada em uma nogao contemplativa e saussureana de estrutura,
ao repudiarem os aspectos do pensamento de Lévi-Strauss que pareciam mais fora de sintonia
com o novo clima ideologico, que vinha germinando nas universidades, fabricas e outros contextos
sociais antes de irromper nas manifestagoes de maio de 68.

Que os epigonos da hegemonia estruturalista tenham conseguido conservar aspectos im-
portantes da sintese teorica de Lévi-Strauss e recicla-los como componentes das novas posicoes
ostensivamente anti-estruturalistas que desenvolveram & um tributo impressionante ao dominio
que o estruturalismo adquiriu sobre a imaginacao cultural francesa. Um tributo ainda mais revela-
dor &€ como muitos, em sua pressa de se redefinirem como pos-estruturalistas, afirmaram energica-
mente, contra a evidéncia de seus proprios escritos anteriores, que € claro que nunca foram estru-
turalistas. A sucessao p0s-1968 de formacoes teoricas hibridas que se seguiram nao so confrontou
e superou abertamente os problemas teoricos e analiticos do estruturalismo, como também os

readaptou em novas formas que pareciam tornar virtuosos seus vicios tedricos. E a essa sucessao

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
7



A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espirito e corporeidade @

de formacoes teoricas hibridas p6s-1968, justaposta a continua onda de trabalhos novos, mas teo-
ricamente repetitivos, do proprio Lévi-Strauss, que me refiro como a crise do Estruturalismo Tardio.

Entre as posi¢oes hibridas que surgiram logo apos os eventos de 1968, as mais nota-
veis vieram mais de filosofos e intelectuais publicos do que de antropologos. Elas incluiam
a interpretacao heterodoxa de Derrida da teoria do signo de Saussure, que Lévi-Strauss havia
empregado como base de seu conceito de estruturas de elementos de signo, como base de anties-
truturas descentradas (Derrida, 1967). Derrida conseguiu isso reinterpretando a nocao de Saussure
sobre a arbitrariedade da relacao significante-significado como um abismo existencial de “différan-
ce” da suposta unidade original de significante e significado. O modelo original para a nocao de
differance de Derrida pode ser buscado na nocao de Lévi-Strauss do tabu do incesto como uma
exigéncia de que os homens devem ceder suas parentes consanguineas femininas como parceiras
sexuais em trocas afetivas reciprocas com outros homens, diferindo assim a unidade primordial
das relacoes familiares, em vez de seguir sua suposta preferéncia natural de manté-las na unidade
incestuosa (pré-social).

Uma abordagem diferente foi adotada por Foucault ao inverter o uso que Lévi-Strauss fazia
do conceito de langue de Saussure como modelo de sua concepcao de estrutura (que o proprio
Foucault havia empregado em seu periodo estruturalista anterior a 1968). Em uma clara ruptura
com Lévi-Strauss, Foucault ofereceu uma transvaloragao da distincao fundamental de Saussure
entre langue e parole, que cooptou habilmente a retorica do movimento de 1968, substituindo lan-
gue como a categoria fundamental de seu sistema “pos-estruturalista” pela categoria saussureana
complementar de parole, retrabalhada e rebatizada como discours (Foucault, 1968). Sua concepcao
de discurso, no entanto, afastou-se do conceito de parole de Saussure em sua negacgao de qualquer
papel para o sujeito como falante. Em vez disso, ele continuou a concebé-lo da maneira lévi-straus-
siana, austera e legitimada, como sem sujeito, como a langue, de fato como uma espécie de forma
ativada da langue, agora entendida como um demiurgo estruturante de “poder”, impondo iden-
tidades subjetivas as pessoas sociais para capacita-las a atender as necessidades do poder, que
acabam sendo as exigéncias da estrutura social. Althusser produziu uma teoria analoga do sujeito
como uma “interpelacao” da sociedade como corolario de sua teoria “marxista estruturalista” da
ideologia (Althusser, 1971).

Essas posicoes teoricas declaradamente anti ou pos-lévi-straussianas foram, na verdade,
formuladas como continuagoes de aspectos essenciais da estrutura teorica do estruturalismo lévi-
-straussiano por outros meios, sobretudo o conceito de sujeito como um epifenomeno de estrutu-
ras linguisticas ou ideologicas impessoais e inconscientes, e a consequente irrelevancia ou ilusao

da consciéncia subjetiva, da agéncia e da atividade material.

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
8



Terence Turner, Lucas de Jesus Santos @

3 ACRISE DO ESTRUTURALISMO TARDIO: ANIMISMO E PERSPECTIVISMO COMO SUCESSORES

Os antropologos também foram influenciados pela agitacao social e ideologica do final da
década de 1960 e pelas novas énfases na acao social e na agéncia subjetiva que se seguiram a elas,
mas também responderam a influéncias distintas decorrentes das preocupagoes de sua disciplina
com a interacao dos sujeitos humanos com o ambiente natural e os significados sociais e trata-
mentos culturais do corpo humano. Todas essas preocupagoes informaram as reacoes dentro da
disciplina as crises gémeas do estruturalismo lévi-straussiano: o fracasso de seu proprio projeto de
analise estrutural em revelar as estruturas que ele buscava e a rejeicao do estruturalismo como um
beco sem saida teorico quietista, incapaz de lidar com as realidades das desigualdades sociais e
culturais contemporaneas da sociedade francesa, em especial sua estrutura de classes e seu siste-
ma educacional, mas também, nos casos que consideraremos aqui, as reagoes pos-estruturalistas
e desconstrucionistas de Foucault, Derrida e outros.

Entre os antropologos profundamente engajados com o quadro teorico de Lévi-Strauss e
influenciados por ele, as duas tendéncias criticas mais importantes que surgiram foram o renasci-
mento do trabalho teorico e etnografico sobre o animismo por Descola, Bird-David e outros (Bird-
David, 1999; Descola, 1994; 1996; 2005; 2009) e o desenvolvimento do Perspectivismo como uma
abordagem das noc¢oes cosmologicas indigenas amazonicas e, de forma mais ampla, amerindias,
por Eduardo Viveiros de Castro, seus alunos e associados (Viveiros de Castro, 1998; 2002a; 2002b;
2002c; 2004). Em ambos os casos, 0s teoricos que inicialmente desenvolveram essas posicoes co-
mecaram ou como estruturalistas lévi-straussianos (no caso de Viveiros de Castro, um brasileiro
francofono intimamente envolvido com Lévi-Strauss e com a antropologia francesa) ou, como no
caso de Descola (um aluno de Godelier com inclinagoes ecologicas e marxistas), formularam suas
ideias em um dialogo critico com sua visao. Ambas as abordagens comecaram desafiando a con-
cepgao central de Lévi-Strauss sobre a relagao entre natureza e cultura e seu papel como quadro de
sua visao da antropologia como “entropologia”, a reducao da cultura ao status de um epifenomeno
da natureza. Lévi-Strauss concebeu a reducao da cultura a natureza como operando por meio da
determinacao da consciéncia subjetiva por um inconsciente objetivo “kantiano” constituido pelo
aparato neurologico da percepcao e pelos padroes de associacao semelhantes aos da Gestalt que
ele transmite a mente consciente.

0 Perspectivismo prosseguiu virando do avesso a proposi¢ao reducionista de Lévi-Strauss
por meio de uma reducao igualmente radical, mas oposta, da natureza a cultura, alcancada por
meio da elevacao da perspectiva subjetiva sobre o associacionismo objetivo como o constituinte
determinante das identidades “espirituais” de todas as criaturas, animais e humanos. A alegacao

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
9



A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espirito e corporeidade @

fundamental do perspectivismo é que os indigenas amazonicos acreditam que os animais, como
criaturas “naturais” arquetipicas, identificam-se subjetivamente como humanos, os seres culturais
arquetipicos. O animismo chegou a uma alegacao analoga para a universalidade da identidade
espiritual, que se presume ser essencialmente humana e, portanto, cultural, dos seres humanos e
de todas as entidades naturais (incluindo animais, plantas e alguns seres inanimados, como corpos
celestes) por meio da documentacao etnografica de Descola sobre as relagoes sociais entre seres
humanos e nao humanos entre os Achuar, resultando em um borramento pragmatico da fronteira
entre os dominios natural e cultural por meio de uma infiltracao espiritual e material de cada do-
minio por seres da outra categoria.

Assim, tanto o animismo quanto o perspectivismo tém como ponto de partida uma recon-
ceituacao da relacao entre natureza e cultura por meio da exploracao de concep¢oes indigenas da
subjetividade comum de seres culturais e naturais, a0 mesmo tempo que divergem em uma série
de pontos filosoficos e teoricos. Ambas as tendéncias se afastaram de aspectos basicos do pensa-
mento de Lévi-Strauss, bem como uma da outra, mas ambas continuaram, de maneiras diferentes,
a trabalhar dentro da estrutura do conceito mestre de Lévi-Strauss da oposicao categorica entre
natureza e cultura como a preocupacao basica das cosmologias amazonicas e, mais amplamente,
amerindias, apesar de suas reformulagoes heterodoxas de seus termos. Ambos os lados apresenta-
ram suas posi¢oes em artigos retoricamente provocativos, claramente destinados a convidar ao en-
gajamento critico. Ofereco as seguintes observagoes no espirito de uma resposta académica a esse
convite, a partir da perspectiva (sic) de mais um ex-parceiro de viagem do projeto estruturalista.

4 NATUREZA E CULTURA: O CARCAJU E A AMOR-PERFEITO

A atracao do estruturalismo tanto para antropologos quanto para intelectuais humanistas em
seus primeiros anos parecia ser intensificada apenas por sua rejeicao de conceitos e preocupagoes
fundamentais da analise filosofica, textual e antropologica convencional - por exemplo, consciéncia,
significado, producao, historia, forma (como diferente de “estrutura”), o sujeito (incluindo perspec-
tiva, intencionalidade, agéncia, psicodinamica freudiana e afeto) e todos os aspectos da linguagem
que se enquadram na categoria saussureana de fala ou discurso, desde sintaxe, déixis, referéncia a
objetos e formas de discurso, como narrativa, até a pragmatica social da fala em contexto), para sele-
cionar alguns titulos de uma lista mais longa. Outro fator que contribuiu para o curioso prestigio das
analises estruturalistas foi sua preocupacao com os detalhes exoticos e aparentemente arbitrarios e
desmotivados dos mitos, rituais e cosmologias indigenas que envolviam animais, plantas e formas

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
10



Terence Turner, Lucas de Jesus Santos @

naturais desconhecidos, que foi a grande conquista de Lévi-Strauss trazer para o ambito de uma

visao teorica capaz de reconhecer seu significado.

A preocupagao de Lévi-Strauss com essas particularidades era parte integrante de sua con-
cepcao do grande tema dos mitos amerindios, bem como da antropologia estruturalista: a relacao
entre natureza e cultura. Lévi-Strauss concebeu essa relacao em dois niveis. Por um lado, ele inter-
pretou os mitos amerindios que relatam a diferenciagcao da humanidade e da cultura de um estado
de natureza outrora compartilhado em termos mais ou menos iguais com 0s animais Como expres-
soes dos processos mentais naturais de percepgao e associagao por meio dos quais ele acreditava
que as formas culturais sao construidas. Por outro lado, ele procurou entender como as formas e
propriedades sensiveis de entidades naturais, como flores ou espécies animais, sao inconsciente-
mente apropriadas pelo aparato perceptual e relacionadas umas as outras por processos psicolo-
gicos cognitivos de associacao para formar estruturas culturais como classificagao e representacao.
Assim, Levi-Strauss sempre concebeu o processo de construcao de estruturas culturais basicas
como psicologico e inconsciente, em vez de um aspecto da interacao social intencional (consciente,
subjetiva), e concebeu o produto do processo, as estruturas ou as proprias variantes estruturais,
como padroes sincronicos abstratos, em vez de incluir as operacoes de transformacao por meio das
quais foram produzidas. As estruturas culturais, em outras palavras, podem ser concebidas como
transformacgoes pratico-inertes de um conjunto mais inclusivo de “variantes” estruturais relaciona-
das, mas nao como processos transformacionais em si.

A sintese a qual ele chegou, apresentada em O Pensamento Selvagem (em francés, La Pensée
Sauvage, um trocadilho que significa tanto “pensamento natural” quanto “amor-perfeito selva-
gem”), foi concisamente evocada pelo layout visual da capa do livro, que mostra na frente aimagem
de uma amor-perfeito selvagem abaixo do titulo em francés e, na contracapa, um carcaju, celebrado
no texto por sua inteligéncia. O livro como objeto constitui, portanto, uma “gestalt sensorial” (o
termo vem de Merleau-Ponty, a quem o livro é dedicado), codificando a mensagem do livro de que
a mente humana, em seu estado natural, & constituida pela relacao entre as formas sensoriais do
mundo natural (a amor-perfeito) e as faculdades mentais naturais de percepcao e associacao (o
carcaju). A cultura e o conteiido ideacional da consciéncia subjetiva sao representados pelas pa-
ginas de texto envoltas pelas duas capas. A analise estrutural, tal como Lévi-Strauss a concebeu,
tornou-se, portanto, uma espécie de reducionismo ironico ou, em seu termo, uma “entropologia”,
revelando como as culturas humanas, em suas tentativas de construir representacoes de sua dife-
renciagao da natureza, ironicamente conseguem apenas produzir construcoes que revelam em sua
forma e conteldo o verdadeiro carater da cultura como um epifendmeno da natureza. O resultado

da analise estruturalista das formas culturais humanas €, portanto, a reducao dos seres humanos

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
1



A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espirito e corporeidade @

e de suas culturas ao seu verdadeiro status de produtos da interacao da natureza com ela mesma,
empregando os seres humanos como o meio involuntario do processo.

Para Lévi-Strauss, o ponto importante era a qualidade natural das faculdades e dos con-
telidos substantivos da mentacao e da cultura humanas, mas, ao enfatizar isso, ele também foi
obrigado a reconhecer a implicacao logica de que essas faculdades sensoriais e cognitivas natu-
rais nao poderiam ser concebidas como exclusivamente humanas, mas deveriam ser entendidas
como qualidades da mente e da inteligéncia compartilhadas com outros seres naturais, razao pela
qual o carcaju foi parar na contracapa de La Pensée Sauvage. Dessa forma, o estruturalismo de
Lévi-Strauss abriu a possibilidade de uma exploracao tedrica mais radical do compartilhamento da
mente ou do espirito pelos seres humanos com os animais e outras entidades naturais.

0 maior obstaculo a essa abertura parecia ser as limitagoes dos principais constituintes da
propria teoria estruturalista, a psicologia associacionista, a abordagem da estrutura como padrao
sincronico abstraido dos processos transformacionais de sua producao e, acima de tudo, a camisa
de forca da semiotica saussureana, com sua fixagao na langue, excluindo a parole, a significacao,
excluindo a referéncia e o sentido, e a objetividade abstrata, excluindo a consciéncia subjetiva, a
intencdo e a agéncia. A medida que essas limitacoes se tornaram cada vez mais evidentes para as
geracoes posteriores de structuralistes receptivos aos novos interesses antropologicos em subjeti-
vidade, agéncia e integragao da cultura humana em sistemas ecologicos, a grandeza ascética da vi-
sao estruturalista de Lévi-Strauss passou a ser sentida cada vez mais como o produto de uma limi-
tacao ironica toda propria: a inadequacao teodrica e metodologica do uso de seu proprio conceito de
estrutura. Novos trabalhos etnograficos realizados a luz de novos interesses em modos culturais de
consciéncia subjetiva, bem como construgoes de corporalidade e interagdes com o meio ambiente,
levaram a tentativas de formular abordagens mais holisticas para a relacao da cultura e da socie-
dade com animais, plantas e o meio ambiente natural. Deve-se enfatizar, ao mesmo tempo, que
grande parte desse novo trabalho se inspirou nas ideias de Lévi-Strauss sobre as fontes naturais da
mente e da cultura, seguindo as implicagoes de suas sugestoes de que as estruturas e 0s contel-
dos da mente e da inteligéncia nao sao especificamente posses humanas, mas sao compartilhados
com os seres naturais. A revisao do animismo feita por Descola, com sua énfase nas relagoes com
plantas, animais e outras entidades naturais, estava na vanguarda dessa nova ecologia cultural.

Levi-Strauss concebeu a relacao natureza-cultura de forma ambigua, tanto externa quanto
interna: externamente, como uma fronteira entre a cultura humana e o mundo da natureza alem
da aldeia; e internamente, como a divisao psicologica entre 0s processos mentais de percepgao e
associacao e a consciéncia do sujeito cultural. Ao longo dessa fronteira psicologica, os primeiros
confrontam os Gltimos como extensoes objetivas do mundo natural externo que eles medeiam para a

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
12



Terence Turner, Lucas de Jesus Santos @

altima. As formas dessa mediacao, na concepcao de Lévi-Strauss, nao sao, portanto, apenas continua-

coes do ambiente natural objetivo, mas servem como categorias transcendentais da consciéncia e da
subjetividade. A subjetividade e o sentido, nessa perspectiva, tornam-se epifenomenos das formas e
processos objetivos da natureza. Em nivel teorico, isso pode ser considerado como uma redugao da
cultura a natureza. Como vimos, essa era a visao de Lévi-Strauss, personificada pelo carcaju na capa
de La Pensée Sauvage - o exemplo da concepcao de Lévi-Strauss sobre a naturalidade dos processos
mentais que também constituem a base da cultura e da consciéncia humanas.

O proprio carcaju, no entanto, nao € um sujeito cultural, apesar de toda a sua inteligéncia
bruta. O idealismo epistemologico naturalista de Lévi-Strauss levanta implicitamente, mas nao res-
ponde, a dificil questao da existéncia da subjetividade, o produto, se nao a fonte, da inteligéncia
natural e da percepgao nos seres humanos, nos seres “naturais”. Se se pode afirmar que a cultura
humana e a consciéncia subjetiva repousam sobre uma base de processos psicologicos naturais
e padroes de tipo gestalt de caracteristicas sensoriais de objetos de percepc¢ao, devemos inferir
que a posse de tais faculdades mentais naturais e a onipresenca de gestalten sensoriais no mundo
objetivo natural implica a existéncia de superestruturas de consciéncia subjetiva, de intencionali-
dade e até mesmo de identidade cultural por parte de todos os seres assim dotados? Uma resposta
positiva a essa pergunta pode assumir duas formas principais, uma enfatizando o aspecto subjeti-
vo da mente como autoidentidade, a outra enfatizando as consequéncias objetivas e materiais da
identidade subjetiva para as relacdes com outros seres (especialmente os humanos). De qualquer
forma, o conceito estruturalista da relacao entre natureza e cultura como dominios mutuamente
externos e contrastantes torna-se insustentavel. A tentativa de reformular essa relacao fundamen-
tal no contexto de uma resposta a pergunta sobre a natureza da mentalidade dos seres naturais
tornou-se, portanto, o foco da crise do Estruturalismo Tardio.

A primeira maneira de lidar com a questao e reconhecer que, se animais, plantas, corpos
celestes e espiritos sao concebidos como tendo consciéncia subjetiva, entdao a indicagao para-
doxal, dada a interpretacao estruturalista ortodoxa da oposigao binaria entre natureza e cultura,
em termos da qual a consciéncia subjetiva e relegada ao dominio da cultura, & que eles podem
compartilhar a identidade consciente de sujeitos humanos (culturais). A implicagao radical é que o
que os estruturalistas ortodoxos consideravam o dominio da natureza &, na verdade, uma colonia
psicologica e epistemologica do dominio da cultura: os seres naturais, em suma, tornaram-se seres
culturais, pelo menos no que diz respeito a eles mesmos. Essa conclusao, alcancada por meio de
uma logica estruturalista impecavel, no entanto, esta claramente em contradicao com a concepcao
estruturalista ortodoxa da relacao natureza-cultura como uma oposicao privativa dos dominios

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
13



A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espirito e corporeidade @

natural/objetivo e cultural/subjetivo. Ao fazer isso, ele oferece uma maneira (embora bizarra) de ir
alem dela.

A segunda maneira de lidar com a mesma questao parte da constatacao de que, se 0s seres
naturais forem concebidos como possuidores nao apenas de inteligéncia “selvagem” e qualidades
mentais (ou seja, la pensée sauvage), mas de identidade subjetiva que inclui pessoalidade e cul-
tura, de modo que os seres humanos possam formar relagoes sociais com 0s seres naturais com
os quais compartilham mentalidade, subjetividade e espirito, a fronteira material e social entre os
dominios cultural e natural desaparece ou, pelo menos, torna-se porosa. O resultado da inclusao
de animais, plantas e outras entidades naturais no dominio social e cultural humano agora se torna
nao apenas uma questao de categorias ideais ou classificacao cultural, mas também e igualmente
de relagoes e atividades materiais e sociais. Assim, chegamos por um caminho diferente a outra
contradicao da concepgao estruturalista ortodoxa da relacao natureza-cultura como uma oposi-
cao privativa da natureza objetiva a cultura subjetiva, o que aponta para a possibilidade de uma
segunda maneira de responder a pergunta e, portanto, uma rota de fuga diferente do impasse do
Estruturalismo Tardio. Essa & a maneira que Descola chama de “domesticagao” da natureza.

A primeira resposta € o caminho seguido pelo perspectivismo; a segunda € o caminho segui-
do pelo renascimento do animismo. Esses, em suma, sao 0s caminhos para sair do impasse do es-
truturalismo lévi-Straussiano que foram seguidos por seus seguidores intelectuais mais inquietos:
no primeiro caso, Eduardo Viveiros de Castro (de agora em diante, EVC) e aqueles que ele inspirou,
e no segundo, Philippe Descola e outros que compartilharam suas ideias. Em nenhum dos casos
vemos uma ruptura completa com o estruturalismo. A preocupagao com a relacao natureza-cultura
permanece central em ambos os casos, mas é transformada de maneiras diferentes, que envolvem
desvios consequentes do canone lévi-straussiano recebido. O enquadramento da analise cultural
nos termos da relagao natureza-cultura permanece, mas em cada caso o sentido de seus termos foi
transformado de forma a abrir novas linhas de investigacao teorica e etnografica, enquanto gran-
de parte da teoria estruturalista formal e saussureana responsavel pela crise do Estruturalismo
Tardio € tacitamente descartada. Um entendimento critico das fontes da crise, contudo, fornece
uma base Util para compreender as caracteristicas comuns e as diferencas do novo Animismo e do
Perspectivismo como os dois principais descendentes teoricos do estruturalismo e como ambos
convergiram para as questoes do corpo e do “espirito”.

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
14



Terence Turner, Lucas de Jesus Santos @

5 ANIMISMO: A NATUREZA COMO PAMPSIQUISMO UNIVERSAL

0 renascimento do interesse antropologico pelo animismo, a concepgao de Tylor da for-
ma original de religiao, deve-se principalmente ao trabalho de Philippe Descola. O conceito de
Tylor baseava-se na ideia de que os objetos e seres naturais, tanto animados quanto inanimados,
possuiam espiritos, concebidos como constituidos por faculdades mentais, afetos e consciéncia
subjetiva, embora nao necessariamente personalidades de tipo humano. Descola havia notado em
seu trabalho de campo que os Achuar estabeleciam relagoes adotivas de parentesco com seres na-
turais, incluindo plantas e animais, considerando-os dotados de subjetividade, inteligéncia, afeto e
capacidade de comunicagao. Embora os humanos participem desse pan-espiritismo, o espirito nao
e concebido como uma entidade intrinsecamente humana ou cultural, mas sim como um produto
inato de poderes naturais possuidos por todas as espécies, incluindo humanos, animais, plantas
e 0s espiritos dos mortos. Subjetividade e mentalidade, conforme constituidas por esses poderes,
sao vistas como atributos naturais universais de todos os seres e, embora possam ser passiveis de
relacoes sociais e culturais com os seres humanos, nao sao produtos da cultura humana. Ao contra-
rio, € a posse desses poderes por entidades naturais, independentemente da cultura humana, que
torna possivel a comunicacao dos humanos com elas e a ado¢ao de algumas delas pelos humanos
como membros da sociedade humana, constituindo-as, nos termos de Descola, como elementos
de la nature domestique (Descola, 1994). A universalidade do espirito ndao implica homogeneidade
universal, no sentido de que todas as espécies de seres possuem espiritos idénticos, assim como a
universalidade da corporalidade nao implica que os corpos de todas as espécies sejam 0s mesmos.
Em vez disso, as formas corporais heterogéneas de diferentes espécies de seres correspondem a
formas espirituais distintas, em muitos casos representadas por seres espirituais “mestres” que
incorporam os atributos diferenciais de suas espécies de seres. Dessa forma, a “natureza” com-
preende um mundo de diferencas objetivas de formas corporais associadas a formas espirituais
distintas, para as quais as faculdades subjetivas genéricas do espirito servem como um denomina-
dor comum universal.

Essa & a minha interpretacao da evidéncia etnografica, que difere em um aspecto critico
da interpretacao de Descola. Descola considera o espirito como uma qualidade essencialmente
humana, de modo que o compartilhamento do espirito por animais e plantas se resume a um
compartilhamento da humanidade. Em sua interpretacao, é essa humanidade comum que torna
possivel a formacao de relagoes de parentesco entre 0s humanos e 0s animais e plantas. Essa nao
me parece ser uma conclusao logicamente necessaria, valida para todas as instancias de animismo

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
15



A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espirito e corporeidade @

na Amazonia, mas Descola oferece evidéncias etnograficas para isso a partir de seus proprios dados
de pesquisa sobre os Achuar e de algumas outras sociedades amazonicas.

De qualquer forma, esta claro que o animismo, como Descola o concebe, nao tem lugar para
a distincao natureza-cultura concebida de forma estruturalista como uma oposicao privativa entre
os dominios da cultura humana e da natureza. Ao contrario, o relato etnografico de Descola sobre
as interacoes entre seres humanos (Achuar) e seres nao humanos de varios tipos, muitos dos quais
entram em relacoes sociais compartilhadas, tem o efeito de transformar a relagao natureza-cultura
de uma oposicao binaria de categorias logicamente distintas e mutuamente exclusivas, presumi-
das como correspondentes a classes discretas de seres, para uma relagao social (ou nao) entre se-
res naturais e culturais discretos, criando, assim, uma fronteira mutavel e permeavel entre o mundo
natural nao social e um dominio social que se entende incluir tanto seres humanos culturais quan-
to seres naturais, em que estes ltimos sao entendidos como dotados de identidades espirituais
humanas. A cultura, em sua forma plenamente desenvolvida, continua sendo concebida como uma
caracteristica distintiva da sociedade humana, mas essa sociedade, na formulacao heterodoxa de
Descola, nao forma uma unidade cultural delimitada, pois pode incluir relagoes com seres naturais
nao culturais, embora espiritualmente humanos. Isso ainda deixa sem resposta as questoes sobre a
fonte, a forma e o conteldo desse espirito comum. Essas sao questoes que podem ser esclarecidas
por uma analise mais aprofundada das relacoes de corporalidade, identidades subjetivas e pers-
pectivas, que pertencem propriamente a uma discussao critica do perspectivismo.

6 PERSPECTIVISMO: A NATUREZA COMO PANCULTURALISMO ANTROPOCENTRICO

Inspirado pelo menos tanto no dialogo critico do estruturalismo com o humanismo mo-
dernista quanto nas interpretacoes antropologicas das culturas amazonicas, 0 perspectivismo se
moldou por meio de uma polémica radical contra os principios do pensamento ocidental moder-
nista, de Descartes a Lévi-Strauss, hem como todas as escolas de antropologia cultural recebidas.
EVC apresenta as ideias perspectivistas como caracteristicas do pensamento indigena amazonico,
mas desenvolve suas proposicoes nao tanto por meio da descricao e analise etnografica das cul-
turas amazonicas, mas por meio de um dialogo filosofico entre formulagoes ideal-tipicas de ideias
modernistas ocidentais e representacoes gerais correspondentes de ideias culturais amazonicas
supostamente comuns. Essa abordagem retorica serve a um proposito metodologico e tem efeitos
teoricos. A representacao das ideias modernistas ocidentais empregadas na comparagao cultural
como um sistema integral e homogéneo de conceitos-tipo ideais altamente abstratos serve reto-

ricamente para autorizar a representacao perspectivista das ideias amazonicas como um sistema

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
16



Terence Turner, Lucas de Jesus Santos @

igualmente homogéneo de conceitos abstratos comparaveis em generalidade e correspondentes

em conteldo tematico e preocupacoes filosoficas com o sistema ocidental com o qual sao com-
paradas: em suma, um sistema filosofico nao muito diferente do idealismo especulativo ocidental
moderno. O resultado € a deturpacao e a ma traducao da forma, do conteudo e do sentido das
categorias ideais e dos significados sociais de muitos sistemas culturais amazonicos, sem mencio-
nar algumas das ideias ocidentais usadas para comparagao. Alem disso, ha uma falha no reconhe-
cimento de caracteristicas fundamentais da construcao e do sentido de categorias e proposi¢oes
especificas que diferenciam as categorias amazonicas em questao das ideias modernistas com as
quais sao comparadas. Concordo com Lévi-Strauss, Viveiros de Castro e outros perspectivistas que
ha importantes ideias comuns compartilhadas por muitos sistemas amazonicos (como o animis-
mo), mas também acho que ha evidéncias etnograficas igualmente boas de diferencas significativas
entre as construgoes culturais de diferentes sociedades amazonicas, como aquelas sociedades que
possuem grandes aldeias efetivamente endogamicas com sistemas estratificados de agrupamen-
tos sociais, como os Jé e Bororo, e aquelas com assentamentos dispersos que sao efetivamente
exogamicos e nao estratificados, como muitos grupos Tupis, Caribes, Shuar, Achuar e alguns grupos
Aruaques menores, sendo que as sociedades Tucanas e Aruaques do noroeste da Amazonia pare-
cem combinar caracteristicas de ambas.

Essas diferencas conceituais e estruturais entre as sociedades amazonicas, para nao men-
cionar as diferencas entre as posicoes filosoficas e ideologicas modernistas ocidentais conflitan-
tes, que sao igualmente pouco consideradas, tém implicagdes importantes para alguns dos pontos
tedricos em questao. Nao se trata apenas de uma questao de conteido tematico, mas da forma e
da construcao do que é apresentado como categorias correspondentes ou opostas nessas compa-
racoes. As supostas nogoes amazonicas apresentadas como contrapartes das nogoes ocidentais
modernas de “natureza” e “cultura”, e as categorias relacionadas de “humanidade”, “espirito”, “ha-
bitus” e “forma” sao exemplos primordiais desse problema. Voltarei a esses pontos em breve. A
existéncia de variagoes tao significativas em ambos os sistemas culturais aponta para a inadequa-
cao de uma abordagem puramente idealista, que nao é capaz de explicar essas variagoes. Este nao
e o lugar para uma critica das representagoes do pensamento ocidental moderno que servem como
quadros de contraste para formulagoes perspectivistas de conceitos amazonicos. Para 0s proposi-
tos atuais, sera melhor ir diretamente a base etnografica e teorica das proposicoes perspectivistas
sobre as ideias amazonicas.

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
17



A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espirito e corporeidade @

7 ANIMAIS SAO HUMANOS?

A alegacao perspectivista mais radical e distintiva para a singularidade das cosmologias
e perspectivas epistemologicas amazonicas em contraste com as ideias ocidentais (incluindo as
ideias antropologicas estruturalistas recebidas sobre as culturas amazonicas) é que os amazonicos
nao concebem, afinal, a natureza, representada pelos animais, e a cultura como categorias mutua-
mente distintas e contrastantes, a maneira do estruturalismo lévi-straussiano. Em vez disso, 0s ani-
mais, como supostas personificacoes da natureza, identificam-se subjetivamente como humanos
e, portanto, como seres culturais. A cultura e a humanidade nao se limitam a humanidade, mas se
estendem para abranger a natureza também (pelo menos a natureza animal: até onde as plantas e
as entidades inanimadas, tdao proeminentes no conceito de animismo de Tylor, estao incluidas na
concepcao de identidade cultural de EVC ainda ndo esta claro). Em termos subjetivos, os animais
sao realmente humanos, embora com formas externas diferentes, que EVC descarta como meros
“envelopes” sem conexaoes significativas com a identidade subjetiva do ser essencial dentro deles.
Da mesma forma, as formas materiais das atividades sao dissociadas de seu conteido mental
essencial da perspectiva dos animais que as realizam. Assim, 0s animais supostamente se veem
envolvidos nas mesmas atividades culturais que os humanos, mesmo que as formas objetivas de
suas atividades parecam aos humanos como animalescas e incultas. Por exemplo, as oncas, ao be-
berem o sangue de suas vitimas, imaginam que estao tomando cerveja de mandioca fermentada,
uma atividade cultural tipica de algumas (embora nao de todas) sociedades amazonicas humanas.

EVC deriva essa revisao desafiadora das ideias estruturalistas e modernistas recebidas de
sua reinterpretagao dos mitos amazonicos e das ideias relacionadas de varios povos amazonicos.
Os mitos em questao relatam que, antes do desenvolvimento da cultura humana em sua forma con-
temporanea, os seres humanos e 0s animais coexistiam em termos relativamente indiferenciados,
compartilhando a linguagem e, por parte dos animais, os prototipos de aparatos culturais, como
fogo para cozinhar, arcos e flechas, casas, formas de cacar, coletar e preparar alimentos e fiar fios
de algodao. Animais e humanos podiam assumir as formas uns dos outros, conversar e, em alguns
casos, até mesmo se casar. Cada espécie, no entanto, tinha sua propria forma corporal caracteris-
tica, essencialmente a que tem hoje, e os humanos eram ligeiramente mais inteligentes do que os
animais (e mais malvados - as vezes mentiam para os animais ou pregavam pecas neles). De acordo
com EVC, os animais se identificaram com os humanos e passaram a considerar seu comportamento
como cultural, e continuam a fazé-lo ate os dias atuais.

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
18



Terence Turner, Lucas de Jesus Santos @

Essa Gltima parte da interpretagao de EVC, entretanto, nao é apoiada pelos textos reais das

variantes do mito com as quais estou familiarizado®. De acordo com essas variantes Jé e Bororo, os
humanos ancestrais ainda nao possuiam cultura na era mitica em que eles e 0s animais coexistiam.
Ao contrario, como mencionei, eram 0s animais, e nao 0s humanos ancestrais, que inicialmente pos-
suiam prototipos dos principais produtos culturais. Os humanos tiveram que roubar ou adquirir esses
produtos antes de aprender a produzi-los e, assim, criar cultura no sentido pleno e contemporaneo.
0 desenvolvimento humano da cultura e os atos que levaram a ele romperam a coexisténcia edénica
dos humanos e animais ancestrais e resultaram na perda, por parte dos animais, das posses e ha-
bilidades protoculturais que possuiam. Assim, 0s animais se tornaram totalmente diferenciados dos
seres humanos como seres completamente naturais, e 0s seres humanos, da mesma forma, torna-
ram-se totalmente diferenciados deles como seres humanos culturais contemporaneos.

A interpretacao de EVC desse mito (ele parece incluir os mitos Jé e Bororo, que Lévi-Strauss
toma como ponto de partida de O Cru e o Cozido, entre os “mitos amazonicos” aos quais ele se refe-
re) fornece grande parte da base para o edificio tedrico do perspectivismo. Ele parte do pressupos-
to de que os humanos ancestrais do mito, aqueles que coabitavam em igualdade com os animais,
eram idénticos, para todos os fins relevantes, aos humanos contemporaneos, ou seja, que ja eram
seres culturais. Essa suposicao € essencial para sua tese de que os animais da era mitica, ao se
identificarem com seus contemporaneos, os humanos ancestrais, identificaram-se como seres com
cultura no sentido contemporaneo. EVC interpreta ainda o mito como evidéncia de que os ame-
rindios contemporaneos acreditam que os descendentes dos animais continuaram a se identificar
como seres humanos e culturais até o presente.

As principais caracteristicas da narrativa mitica (ou pelo menos as variantes Jé e Bororo), no
entanto, contradizem essas suposicoes. Nelas, tanto os humanos quanto os animais da era mitica
sao descritos como sendo mais parecidos uns com os outros do que os humanos e animais con-
temporaneos. O mito conta como as formas contemporaneas de cada um deles se diferenciaram
por meio de um processo no qual os humanos ancestrais se transformaram em humanos modernos
por meio da invencao da cultura, enquanto as formas ancestrais dos animais se tornaram menos
parecidas com os humanos, perdendo suas posses protoculturais, e assim se tornaram seres to-
talmente naturais, como os animais modernos, completamente desprovidos de tragos culturais. A
interpretacao perspectivista do mito, em suma, esta exatamente errada, pelo menos no que diz res-

peito a esse conjunto de mitos. O ponto principal desses mitos nao & como os animais se tornaram

5  Veja, por exemplo, os seguintes mitos reproduzidos em Wilbert (1978), listados por niimero e pagina: 57(160), 58(164), 59(166), 62(177), 63(181),
64(184), 65(190), 66(191), 90(242), 93(247), 94(248), 96(251), 99(257), 104(263), 105(265), 106(266), 107(266), 108(268) 109(269), 111(274), 112(276),
113(279), 114(285).

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
19



A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espirito e corporeidade @

e continuam a ser identificados com os humanos, subvertendo assim o contraste entre natureza e
cultura, mas como os animais e os humanos se tornaram totalmente diferenciados uns dos outros,
dando origem a diferenciacao contemporanea entre natureza e cultura. Em vez de contar como a
comunidade mitica de humanos e animais resultou em uma identificacao duradoura dos altimos
com os primeiros, 0s mitos contam a historia oposta de como a diferenciagao mutua das espécies
e, com isso, de suas respectivas identidades e perspectivas subjetivas, na verdade surgiu como
resultado corolario da posse unilateral da cultura pelos humanos.

A interpretacao perspectivista nao apenas interpreta erroneamente a mensagem explicita
das variantes Jé do mito, mas também se baseia em outras inferéncias que nao encontram apoio na
narrativa mitica. Essas inferéncias nao se seguem logicamente e parecem proceder de um antropo-
centrismo nao examinado. Para comecar, o relato do mito sobre o estado original de relativa indi-
ferenciacao entre humanos e animais nao inclui nenhuma afirmacao explicita de que os animais se
identificavam subjetivamente com os humanos. O que os mitos dizem é que as identidades animal
e humana e, portanto, também, em termos perspectivistas, suas perspectivas, eram relativamente
indiferenciadas. Ambos possuiam linguagem e alguns outros tracos proto-culturais, mas também
possuiam tragos animais, como devorar sua carne crua. Que os animais ancestrais tenham adotado
algumas caracteristicas quase humanas nao implica que eles se identificaram com os proto-huma-
nos mais do que o fato de os humanos ancestrais, a0 comerem sua carne crua, tenham se identifi-
cado como animais.

0 antropocentrismo implicito da formulagao perspectivista aparece mais claramente em
outras proposicoes da teoria perspectivista, como as que tratam da “espiritualidade” dos animais
e da participacao nas relagoes sociais com os humanos. EVC assume que esses aspectos do carater
e do comportamento animal devem ser o resultado da identificacao dos animais com os humanos,
com base no fato de que o “espirito” e a capacidade de relagoes sociais sao atributos intrinseca-
mente humanos. No entanto, nem as culturas amerindias em geral, nem as culturas amazonicas em
particular, nem os mitos em questao oferecem qualquer suporte para essa suposicao antropocén-
trica. Pelo contrario, 0s mitos, a cosmologia e a pratica ritual indigena amazonica fornecem ampla
evidéncia para a suposicao oposta, ou seja, que todas as entidades, nao apenas 0s animais, mas
também as plantas e até mesmo alguns objetos inanimados, possuem espiritos por seu proprio
direito. Segue-se que elas podem ter a capacidade, se nao necessariamente a propensao, de entrar
em relagoes sociais com 0s humanos, mas isso nao faz com que se identifiquem como humanos. A
esse respeito, a evidéncia etnografica é consistente com uma versao nao antropocéntrica do ani-

mismo, em vez de uma perspectiva antropocéntrica.

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
20



Terence Turner, Lucas de Jesus Santos @

8 ANATUREZA DA CULTURAEA RELA(,'I:\O DA CULTURA COM A NATUREZA

Essas reservas criticas sobre a autoapresentacao do perspectivismo como uma transfor-
macao revolucionaria das concepgoes estruturalistas e modernistas ortodoxas do contraste na-
tureza-cultura e sua alegacgao de ter identificado o principio basico das cosmologias amazonicas
servem para trazer um foco mais nitido das continuidades do perspectivismo e do estruturalismo
em outros aspectos essenciais. Na verdade, o perspectivismo mantém a concepcao estruturalista
ortodoxa da relacao entre natureza e cultura como uma oposicao privativa binaria de categorias
classificatorias mutuamente exclusivas, definidas por meio da presenca ou auséncia contrastiva de
caracteristicas: assim, a cultura é definida pela posse de caracteristicas distintas, como linguagem,
fogo para cozinhar, cerveja de mandioca etc., e a natureza, como categoria oposta, é definida pela
auséncia dessas caracteristicas. No entanto, uma atencao mais atenta aos detalhes etnograficos
dos mitos nos quais se baseiam as nogoes estruturalistas e perspectivistas dessas categorias reve-
la que essa forma de pensar nao compreende as concepgoes indigenas sobre a natureza da cultura,
bem como sobre o dominio ou a condi¢ao da natureza e, o que € mais importante, sobre a onipre-
senca e o papel das mediacoes entre as duas, como aquelas constituidas pelos prototipos de itens
culturais possuidos pelos animais ancestrais nos mitos.

Os mitos nao representam a transicao da coexisténcia relativamente indiferenciada de hu-
manos e animais para uma cultura humana plenamente desenvolvida e uma animalidade acultural
como um simples processo de perda ou aquisicao de tracos. Eles enfatizam a importancia da posse
dos bens proto-culturais dos animais (o fogo de cozimento, o arco e as flechas, a cerveja de man-
dioca etc.) como um estagio crucial de transicao entre os dois. A esséncia da cultura plenamente
desenvolvida, em contraste com a casa a meio caminho dos prototipos dos animais, € antes descri-
ta como a capacidade de produzir estas coisas e, mais importante ainda, o que esta capacidade im-
plica, a capacidade reflexiva de produzir o processo de produzi-las, como uma forma de atividade
generalizada e infinitamente replicavel.

0 que esta envolvido aqui nao € meramente a classificagao, ou mesmo um simples processo
cognitivo ou perceptivo de objetificacao, mas um processo reflexivo de meta-objetificacao, de for-
ma abstrata e generalizada: isto &, do proprio processo de objetificacao. Isso claramente requer um
nivel diferente de operacoes cognitivas do que aquele envolvido na simples posse e uso de objetos
individuais, mesmo aqueles que podem constituir prototipos de artefatos culturais. Esta é a dife-
renca, por exemplo, entre o fogo de cozimento de uma peca possuido pelos jaguares nos mitos Jé
sobre a origem do fogo de cozimento e o uso de um pedaco de espécime daquele fogo para acender
outros fogos de cozinha no final climatico do mito (Turner, 1985, p. 87-96). Os animais ancestrais nos

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
21



A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espirito e corporeidade @

mitos possuem objetos como fogo de cozimento ou cerveja ou arcos e flechas, mas esses sao re-
presentados apenas como posses singulares, como se fossem, no que diz respeito aos seus donos
animais, coisas autoexistentes ou auto-objetificantes, ou objetos encontrados dos quais 0s animais
se apropriaram, mas que nunca fizeram. Em nenhum lugar os animais sao descritos como tendo a
capacidade cultural ou o poder de produzir ou copiar tais coisas. Quando os humanos os adquirem
dos animais, por qualquer meio que seja, 0os animais simplesmente os perdem. Eles nao podem
fazer outros para substitui-los, porque nao podem produzir producao.

A cultura passa a existir plenamente quando os humanos ancestrais nao apenas tomam
posse desses objetos, mas quando se tornam capazes de objetivar e replicar os processos de obje-
tivacdo (em termos pragmaticos, producao) pelos quais eles sdo produzidos: como usar o fogo para
fazer fogo, como fermentar mandioca para fazer cerveja de mandioca ou como transformar as for-
mas superficiais de seus corpos com pinturas ou ornamentos para produzir ou regular de maneiras
culturalmente padronizadas os processos corporais internos de transformacao que dao origem a
aspectos da pessoalidade social.

Os produtos desse processo, sejam eles artefatos materiais ou objetos conceituais de co-
nhecimento, nao podem ser entendidos como classes simples e internamente homogéneas em
uma ordem semiotica de significacao ou taxonomia etnocientifica, mas como esquemas complexos
compostos de elementos heterogéneos e niveis de caracteristicas, compreendendo etapas trans-
formacionais em um processo de mediacao de formas relativamente naturais para formas relativa-
mente culturais (por exemplo, da apropriacao de entidades “naturais”, como o fogo ou animais de
caca, ao uso do fogo para cozinhar a carne dos animais e ao uso do fogo para cozinhar ele mesmo,
ou seja, para fazer fogo). A carne cozida, como um produto cultural representativo, pode ser oposta
a carne crua, a boa maneira estruturalista, como uma instancia do contraste binario da cultura com
a natureza, mas o que a tornou um artefato cultural foram as operagoes transformadoras conden-
sadas nela, nao apenas o cozimento, mas o acendimento do fogo de cozimento. Assim, a cultura nao
se opoe a natureza como um simples contraste binario, mutuamente exclusivo, de carateristicas se-
manticas, mas consiste, ao contrario, numa relagao complexa, reflexiva e transformadora com ela.
Esse processo contém e sobrepde-se aos seus componentes naturais basicos como uma série de
niveis incrementais numa hierarquia de operagoes transformacionais (esquemas) de crescente po-
der generativo (produtivo). As coisas culturais, em outras palavras, sdao compostas de conteddo na-
tural (a carne, o corpo fisico da pessoa social) e as atividades transformadoras por meio das quais
ele é objetivado (isto &, transformado em) formas culturais. A cultura, entendida nesses termos,
nao exclui nem suprime conteldos ou qualidades naturais, mas os retém e reproduz por meio do

emprego de metaformas mais abstratas e generalizadas dos processos e poderes que 0s produzem.

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
22



Terence Turner, Lucas de Jesus Santos @

A énfase da minha discussao sobre o sentido dos mitos no papel das transformagoes em

série de elementos simbolicos, como o fogo de cozimento, pode lembrar a critica da concepcao uni-
dimensional e sincronica de Lévi-Strauss sobre a significacao dos elementos semiologicos do mito
apresentada na introducao deste artigo. Uma parte integral dessa critica foi o reconhecimento de
que as “estruturas fundamentais” da cultura e da mente que Lévi-Strauss esperava revelar por meio
da analise estrutural de “grupos” de mitos deveriam ser buscadas adequadamente no nivel dos
principios invariantes que governam as transformagoes internas que compreendem as estruturas
de mitos individuais ou sistemas de parentesco. Essas transformacoes, € claro, nao se limitam aos
elementos simbolicos ou semidticos individuais de construgoes culturais, como os mitos, mas po-
dem envolver construcoes mais complexas, como tropos (Turner, 1991; 2006) ou episodios de narra-
tivas miticas (Turner, 1985). No caso em questao, sugiro que as transformacoes progressivas do fogo
de cozimento como o tema central da alegoria mitica do surgimento da cultura a partir da natureza
estao em conformidade com o principio de que a eficacia das atividades transformacionais (como
cozinhar) varia diretamente como o poder dessas atividades de produzir (e, portanto, transformar)
a si mesmas. A producao, considerada como uma atividade auto-objetificante e autotransformado-
ra, €, portanto, a esséncia da cultura e sua diferenciacao da natureza.

Essa concepcao relativamente sofisticada da relacao entre natureza e cultura como um pro-
cesso transformacional em vez de um contraste semiologico sincronico, pratico-inerte, é claramen-
te formulada nos mitos Jé e Bororo, mas é tornada invisivel pela analise estruturalista como a de
Lévi-Strauss em O Cru e o Cozido, com seu filtro conceitual da semidtica saussureana que bloqueia
o reconhecimento do significado cultural das atividades pelas quais os objetos e as categorias em
questao sao produzidos. Esse € um ponto fundamental de discordancia entre os mitos amazonicos,
conforme interpretados aqui, e o perspectivismo, dada a afirmagao de EVC de que a produgao nao
e um processo transformacional, deixando apenas a troca como uma atividade verdadeiramente
transformacional capaz de induzir a transformacgao de perspectivas. Nesse ponto critico, EVC se
mostra um estruturalista ortodoxo, acompanhando Lévi-Strauss em As Estruturas Elementares do
Parentesco e outros escritos iniciais sobre parentesco. Nesses escritos, Lévi-Strauss usa a teoria da
troca, fundamentada na “estrutura fundamental” da reciprocidade, como base de sua analise do
parentesco, presumindo a questao de como dar conta da existéncia dos trocadores (os grupos de
homens que supostamente deram origem a cultura humana trocando mulheres, sem mencionar os
proprios homens e mulheres). Em suma: as transformacoes da atividade produtiva, que incluem a
troca como um de seus momentos mediadores, sao, de acordo com os mitos de pelo menos um
grupo numeroso e importante de povos indigenas da Amazonia, os principais mediadores da re-
lacao da natureza com a cultura e constroem diretamente as estruturas pragmaticas e conceituais

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
23



A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espirito e corporeidade @

da propria cultura. A falha do Perspectivismo em teorizar o papel das transformagoes produtivas
nas estruturas culturais € uma lacuna importante em sua concepcao das perspectivas. Isso faz com
que ele nao reconheca as operagoes reflexivas de objetivacao e meta-objetivacao que os mitos
representam como propriedades distintivas da cultura pelo que elas sao: as perspectivas mais po-

derosas e importantes de todas.

9 “MULTINATURALISMO": DIFERENTES MUNDOS OU DIFERENTES PERSPECTIVAS?

0 foco do perspectivismo nos conceitos amazonicos do eu (para o perspectivismo, isso signi-
fica essencialmente o sujeito epistemologico em vez do agente da praxis) constitui um afastamento
salutar da perspectiva tedrica objetivista unilateral do estruturalismo e seu desinteresse pelo papel
das perspectivas subjetivas na formacao de representacoes culturais e semioticas, incluindo cosmo-
logias. O subjetivismo unilateral do perspectivismo parece qualifica-lo como uma forma de relativis-
mo: se diferentes sujeitos veem o mundo de forma diferente, pode ser porque eles tém diferentes
pontos de vista subjetivos ou diferentes formas de ver o mundo. EVC, no entanto, rejeita essa visao
do perspectivismo como relativismo, com base no fato de que os amazonenses (e, na verdade, em
varios pontos de seu argumento, todos os amerindios) pensam que, embora 0s animais, a partir de
suas perspectivas idénticas as dos humanos, vejam o mundo da mesma forma, eles chegam a ideias
diferentes porque veem mundos diferentes (isso é o que ele chama de “multinaturalismo”).

Para entender o que esta em questao aqui, € preciso comecar perguntando quais sao as
diferencas entre os “mundos” que os animais supostamente veem. A resposta dada por EVC é: a
identidade animal das diferentes espécies de animais, tal como vista pelos sujeitos animais de
cada espécie que se identificam como humanos. Cada espécie € vista por todas as outras como um
animal, mas se vé como um ser humano (ou seja, cultural). Portanto, para cada espécie, a fronteira
entre natureza e cultura é tracada de forma diferente. Assim, cada espécie vé uma “natureza” dife-
rente de todas as outras. Pode-se perguntar em que isso difere da ideia “naturalista” convencional
de que cada espécie de animal reconhece sua propria espécie e vé todas as outras espécies como
tipos diferentes de animais. A resposta € que a unica diferenca parece ser a suposicao de que cada
animal continua a se identificar como um humano e, portanto, um cidadao em boa situagao no do-
minio da cultura, em contraste com todos os outros animais. Podemos observar de passagem que
isso parece deixar a forma da oposicao conceitual de natureza e cultura intacta no que diz respeito
a sua estrutura logica. Somente seu contetido é tratado como variavel (“miltiplo”), e isso apenas
em virtude do principio psicologico do egocentrismo das perspectivas animais. A forma dos mun-
dos vistos por todas as espécies permanece a mesma.

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
24



Terence Turner, Lucas de Jesus Santos @

Uma consequéncia problematica adicional da ideia de multinaturalismo de EVC é que, ao ter

se comprometido com a tese de que todos os animais se veem como humanos, torna-se necessario
para ele sustentar que os corpos visiveis das diferentes espécies (os animais podem, é claro, ver
seus proprios corpos, ou partes deles, bem como os de outros animais) ndao tém nada a ver com

suas identidades subjetivas internas como humanos. Como ele escreve:

[...] a forma manifesta de cada espécie € um mero “envelope” (uma “roupa”) a esconder
uma forma interna humanoide [...] essa forma interna é a alma ou o espirito do animal: uma
intencionalidade ou subjetividade formalmente idéntica a consciéncia humana (Viveiros de
Castro, 2004, p. 465).

As identidades subjetivas internas, contudo, sao invisiveis para outros animais (e humanos).
Portanto, animais de espécies diferentes devem ver uns aos outros como animais e nao como eles
se veem (com os olhos de suas mentes) como humanos. Mas com base em que eles “veem” as na-
turezas animais dessas outras espécies? A forma manifesta do corpo fisico ja foi descartada como
uma mera “roupa” irrelevante para a identidade essencial da espécie. Como, entao, encontrar uma
maneira de reconhecer o significado da corporalidade fisica para as identidades animais perspec-
tivisticas de outras espécies animais? EVC lida com essa questao da seguinte forma:

Os animais percebem as diferencas entre as espécies de animais nao com base em diferen-
cas fisiologicas - os amerindios reconhecem uma uniformidade basica dos corpos - mas
sim [em] afetos, no antigo sentido de disposicoes ou capacidades que tornam o corpo de
cada espécie (nico [...] o corpo &, nesse sentido, um conjunto de afetos ou modos de ser
que constitui um habitus [..] e o corpo é a origem das perspectivas (Viveiros de Castro,
2004, p. 475).

Nao entendo o que EVC quer dizer com sua afirmacao de que “os amerindios reconhe-
cem uma uniformidade basica dos corpos” (nao é assim em nenhum sentido relevante, em minha
experiéncia limitada), nem qual € a relevancia da afirmacao de que “os animais nao percebem
diferencas fisiologicas entre as espécies” para sua afirmagao sobre como os “amerindios” veem o
mundo (italico meu). No entanto, tenho algumas outras dividas sobre o uso que EVC faz do conceito
de habitus e seu lugar em seu argumento complexo sobre a relevancia da forma corporal para a
identidade subjetiva, o espirito e a perspectiva.

Como um modo distinto de orientacao afetiva e disposicao comportamental em relacao ao
mundo, o habitus constitui uma forma pragmatica de perspectiva sobre ele. De maneira bastante
clara, ele constitui parte da perspectiva diferencial de um animal sobre o mundo e, portanto, o

“mundo diferente” que ele vé. Em suma, o habitus deve ser o aspecto do corpo que € a “origem” das

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
25



A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espirito e corporeidade @

perspectivas e, como tal, condiciona a “natureza” especifica vista pela espécie, independentemente
de sua suposta identidade subjetiva interna como humano, que supostamente nao esta relaciona-
da a sua forma corporal, embora, em outras conexoes, esse seja 0 aspecto do ser animal que EVC
afirma ser a base de sua perspectiva (de fato, a base do “perspectivismo” como teoria).

0 conceito de habitus é fundamental para EVC porque ele nao pretende apontar para dentro
da identidade subjetiva do animal, mas para fora, para seu comportamento e interagao com o mun-
do. EVC define o conceito como afetivo ao invés de cognitivo (em contraste com outros teoricos,
como Mauss ou Bourdieu, que empregaram o conceito para denotar modos cognitivos e afetivos
de perspectiva subjetiva) e como composto pelos comportamentos especificamente bestiais da
especie. Assim, em virtude dessa definicao idiossincratica, ele passa a ser identificado como o as-
pecto “natural” da identidade da espécie, em contraste com o aspecto humano cognitivo e cultural
que compoe sua subjetividade interna. De fato, a reformulacao do conceito de habitus se torna a
base indispensavel para a reintroducao da oposicao estruturalista entre natureza e cultura como a
estrutura do conceito de identidade animal de EVC, de uma forma que deixa o componente cultural
(espiritual, humano) intacto e isolado do aspecto corporal bestial e natural da criatura. O principio
fundamental em questao aqui é a dissociagao mutua e a irrelevancia da forma corporal externa
(natural, afetiva) e do contelido espiritual interno (cultural, cognitivo).

Sem dvida, é para destacar o papel distintivo do habitus a esse respeito que EVC afirma que
“os amerindios reconhecem uma uniformidade basica dos corpos”, o que, se tomado literalmente,
significaria que eles nao percebem ou “reconhecem” cognitivamente as diferencas corporais entre 0s
animais, o que, se for verdade, pareceria de fato deixar o habitus afetivo como a Unica propriedade
visivelmente diferenciavel dos animais. Fora a questao de qual evidéncia poderia ser encontrada para
tal afirmacao, a tentativa de restringir o significado de habitus a disposicoes afetivas parece insus-
tentavel e, assim que uma dimensao cognitiva € admitida, o uso do conceito no argumento de EVC se
torna contraditorio. Como um modo especifico de atividade material, o habitus de uma espécie deve
obviamente levar em conta a forma fisica, o tamanho e as capacidades da forma fisica corporal da
espeécie. Ele deve, portanto, constituir a estrutura, nao apenas de uma perspectiva subjetiva integral
(afetiva, mas também cognitiva) sobre o mundo para o animal em questao, mas também da identida-
de objetiva de cada espécie conforme ela é percebida por outras espécies. Portanto, parece estar em
contradi¢ao com a suposta “uniformidade” conceitual de seus corpos, bem como com a dissociacao
das caracteristicas corporais e da aparéncia como mera “roupa” de aspectos do carater (disposicao
afetiva, modos tipicos de comportamento etc.), se nao da identidade espiritual interna da espécie.

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
26



Terence Turner, Lucas de Jesus Santos @

10 MULTINATURALISMO COMO “TIPO” E “BOMBA”

0 “multinaturalismo”, como sugeri acima, repousa diretamente sobre a base do contraste es-
truturalista familiar entre uma categoria geral e, no nivel mais abstrato, unitaria, de cultura e uma
categoria igualmente genérica e abstratamente unitaria de natureza. Ambas as categorias podem ser,
e rotineiramente sao, empregadas em niveis menos abstratos e gerais para se aplicar as variedades
de culturas especificas e espécies naturais, dando origem, respectivamente, ao multiculturalismo e
ao multinaturalismo. Esses sao simplesmente movimentos analogos dentro de uma hierarquia ta-
xonomica que consiste em diferentes niveis de generalidade e uma provisao mais ou menos ampla
para diferentes perspectivas subjetivas, e nao filosofias totalmente opostas, como argumenta EVC. Da
mesma forma, o “naturalismo” e o “multinaturalismo”, que EVC representa como perspectivas teori-
cas contraditorias, sendo a primeira a do modernismo pré-perspectivista e ultrapassado e a segunda
a visao perspectivista que agora o esta suplantando, sao mais precisamente, senao simplesmente,
entendidos como rotulos para focos em diferentes niveis da mesma hierarquia conceitual. O “natu-
ralismo” nao implica a negacao das diferencas entre as espécies, assim como o “multinaturalismo”
nao implica a rejeicao das propriedades naturais (biologicas) comuns dos animais, compartilhadas
em graus variados por todos eles. Ele difere do “multinaturalismo” ao levar a sério as relagoes posi-
tivas entre as caracteristicas corporais, o habitus e o carater interno e as perspectivas das criaturas
naturais, mas, nesse aspecto, acredito que esteja mais proximo do pensamento da maioria, se nao de
todos os indios amazonicos, do que o “multinaturalismo” perspectivista.

0 “multinaturalismo”, de qualquer forma, nao suplanta logicamente a distincao natureza-
-cultura compartilhada pela maioria das variedades do modernismo, incluindo o estruturalismo e a
antropologia, que EVC chama coletivamente de “naturalismo”, como ele afirma. Em vez disso, o mul-
tinaturalismo continua a pressupo6-la como a forma comum do contraste entre os habitus de todas
as diferentes espécies animais e a identidade (cultural) humana que constitui sua “subjetividade
formal”. Para EVC, como descrevi na secao anterior, a estrutura psiquica e corporal de cada espécie
constitui um microcosmo logicamente idéntico do contraste privativo entre a identidade espiritual,
humana e cultural e uma perspectiva corporal, bestial, afetiva e natural. Assim, a oposicao binaria
natureza-cultura que supostamente havia sido quebrada e transcendida pelo conceito de multina-
turalismo retorna como a estrutura formal de um namero potencialmente infinito de casos, como
as muitas vassouras pequenas que surgem da vassoura quebrada no filme da Disney “O Aprendiz
de Feiticeiro” em “Fantasia”.

Essa interpretacao metaforica das implicacoes do multinaturalismo para as ciéncias huma-
nas e naturais pode ser contrastada com a alegacao de EVC (conforme relatado por Bruno Latour

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
27



A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espirito e corporeidade @

em seu relato delirantemente entusiasmado da “disputatio” pablica entre EVC e Descola, realizada
em Paris em janeiro de 2009) de que o perspectivismo e o multinaturalismo constituem:

uma bomba, com o potencial de explodir toda a implicita filosofia tao dominante na maior
parte das interpretacoes dos etnografos sobre seus materiais [...] [0 multinaturalismo €]
um conceito muito mais incomodo [do que o perspectivismo] [...] Enquanto os pesquisa-
dores, tanto das ciéncias duras quanto das ciéncias humanas, concordam igualmente com
a nocao de que ha apenas uma natureza e muitas culturas, Viveiros de Castro quer levar
0 pensamento amazonico [...] a tentar ver como o mundo inteiro seria se todos os seus
habitantes tivessem a mesma cultura e muitas naturezas diferentes (Latour, 2009, p. 2; cf.
Descola; Viveiros de Castro, 2009).

De acordo com Latour, essa € a esséncia da concepcao de EVC sobre a “luta amerindia contra
a filosofia ocidental”, encabecada pelos conceitos de perspectivismo e multinaturalismo, que ele
acusa Descola de tentar reduzir a “apenas mais uma curiosidade no vasto gabinete de curiosidades
que ele [Descola] esta tentando construir” (Latour, 2009, p. 2).

“Levar o pensamento amazonico” para proposicoes patentemente estranhas a ele (os povos
amazonicos estao profundamente conscientes e interessados nas diferencas entre suas proprias
culturas, sem falar nas dos povos nao indigenas com os quais entraram em contato, e seriam 0s
primeiros a considerar absurda a ideia de um mundo monocultural) pode ser um exercicio especu-
lativo fascinante para intelectuais nao indigenas, mas deixou a antropologia para tras para ocupar
um lugar proprio como “curiosidade no vasto gabinete de curiosidades” da filosofia perspectivista.

11 0 CORPO COMO A “ORIGEM DAS PERSPECTIVAS": MAS QUAL(QUAIS) CORPO(S)?

Essas dificuldades, pelo menos, tém o mérito de chamar a atencao para a centralidade da
ideia do corpo como a “origem das perspectivas”. Essa ideia da relagao entre corporalidade e pers-
pectivas, na verdade, contém varias questoes de importancia critica para a antropologia das cultu-
ras amazonicas.

A primeira & exatamente o que se entende por “corpo”: o corpo fisico, com certeza, mas
ha também um corpo social, o que, novamente, € outra coisa. O corpo fisico em si & uma entidade
complexa que nao & em nenhum momento de sua existéncia, uma entidade individual. Ele se ori-
gina como uma uniao entre dois corpos fisicos de sexos opostos, nasce como um ser sem cultura,
mais animal do que humano, adquire pessoalidade cultural, depois morre e se transforma em um
espirito que se torna novamente um ser animalesco que aterroriza seus parentes sobreviventes ao
tentar mata-los para que possam se juntar a ele no mundo espiritual (essa &, de qualquer forma, a
ideia Kayap6). Em suma, o corpo, mesmo como entidade fisica, nao & um objeto abstrato com uma

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
28



Terence Turner, Lucas de Jesus Santos @

perspectiva fixa, culturalmente humana, mas um processo que compreende uma série de transfor-

macoes, cada uma das quais implica uma transformacao de perspectivas, nem todas culturais: pelo
menos na visao Kayapo, comecamos e terminamos como animais.

Contudo, conforme observado, ha também um corpo social. Essa & uma entidade polimorfa
e androgina, definida como uma conjuncao de relacoes entre todos os tipos sociais relevantes de
identidades corporais construidas com valores contrastantes em dimensoes compartilhadas, como
género e idade social, que formulam a significacao de cada tipo de corpo por meio de suas relacoes
contrastantes com os outros tipos que fazem parte do mesmo sistema (por exemplo, jovem soltei-
ro, mulher casada, homem e/ou mulher idoso). As identidades relacionalmente definidas da cor-
poralidade social definem as relagoes perspectivisticas de cada pessoa corporificada com outras
identidades corporais que fazem parte do mesmo sistema. E esse sistema de valores contrastivos
como um todo, compreendendo cada estagio socialmente marcado do desenvolvimento corporal
de ambos os géneros, desde antes do nascimento até depois da morte, que constitui a forma rela-
cional externa do corpo social (Turner, 1995).

No entanto, ha também uma composicao interna do corpo social, constituido pelos senti-
dos, poderes e processos corporais que, juntos, compreendem o conteldo socialmente relevante
das categorias de género e geracao da forma corporal relacionadas externamente. Em algumas
sociedades amazonicas, diferentes sentidos, por exemplo, sao considerados nao apenas como de
importancia variavel, mas também como canais de diferentes modos de conhecimento. Como ob-
servou Santos Granero, os Kayapo associam a audicao (/-mari/) ao conhecimento, mas & um tipo
especifico de conhecimento, a compreensao passiva, em contraste com o conhecimento ativo de
como fazer as coisas, que esta mais associado a visao (/-omun/) (Santos Granero, 2006, p. 72; Turner,
1980; 1995). A vocalizacao (fala e canto), embora ndo seja uma faculdade sensorial, esta associada
ao sistema de sentidos e modos de conhecimento, ja que a fala € o canal do conhecimento que
deve ser internalizado por meio do canal auditivo. O olfato nao € muito enfatizado pelos Kayapo,
mas, conforme relata Santos Granero, € uma fonte de conhecimento culturalmente enfatizada entre
os Yanesha, que, no entanto, consideram a audi¢ao o sentido mais importante, seguido pela visao,
com o olfato em terceiro lugar. C. Crocker relata que, entre os Bororo, o olfato é a faculdade pela
qual se percebe a presenca de uma classe de espiritos, 0s Bope, e a presenca dos mortos e dos es-
piritos gigantes da agua que participam dos rituais mortuarios e de iniciagao (Santos Granero, 2006,
p. 72, 73, 77; Crocker, 1985). O ponto para os propositos atuais € que, para os Kayapo e muitos outros
povos amazonicos, esses modos sensoriais diferenciados de conhecimento também sao integral-
mente identificados com categorias e aspectos distintos da identidade social que sao culturalmen-

te marcados por formas especificas de adorno corporal (protetores de ouvido, protetores labiais,

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
29



A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espirito e corporeidade @

pintura corporal em diferentes estilos relacionados a idade e ao género etc.) (Turner, 1980; 1995). O
mesmo pode ser dito sobre os estagios de crescimento fisico, o desenvolvimento da sexualidade
e dos poderes reprodutivos e, para um homem, se ele adquiriu ou nao poder ao matar um inimigo.

Tomados em conjunto, todos esses poderes corporais internos, formas sensoriais de co-
nhecimento e estagios de crescimento, culturalmente marcados por modificagoes na superficie do
corpo, constituem coletivamente um modelo ou filtro para a canalizagao, regulacao e supressao se-
letiva de poderes corporais internos, energias, capacidades sensoriais e modos de conhecimento,
bem como o conteiido das categorias relacionais externas, identidades e perspectivas que chamei
de corpo social (Turner, 1980, 1995). E esse sistema de articulacoes externas e internas do corpo so-
cial, conforme articulado pela decoragao culturalmente estilizada da forma da superficie do corpo
(pele, penteado, itens de vestuario e adorno) que, nas sociedades indigenas amazonicas, molda e
define o significado social do corpo fisico para seu ambiente social e natural. E essa entidade com-
plexa, composta pelo corpo fisiologico mediado pelo corpo social, entao, que € “a origem das pers-
pectivas”. Em vez de identificar esse ponto de origem com o corpo fisico em oposicao a identidade
social e a subjetividade cultural da pessoa, o que parece ser o ponto de vista de EVC, em suma, eu
argumentaria o contrario, ou seja, que o corpo fisico e social sintético e a origem das perspectivas
precisamente porque ele é a identidade subjetiva formal (culturalmente definida) da pessoa.

Uma segunda questao importante ja foi mencionada de passagem, que € a natureza mutavel
das perspectivas consideradas como momentos de processos sociais e naturais transformacio-
nais (como diferentes de seu carater ideal abstrato como atributos de classificacao semiotica ou
cultural). EVC parece conceber as perspectivas como aspectos fixos das identidades das espécies,
que sao essencialmente como significados sincronicos em campos de significacao saussureanos
abstraidos do discurso, dos usos e processos sociais. Para o perspectivismo, a classe como uma
identidade ideal torna-se, portanto, a posicao do sujeito que funciona como a verdadeira “ori-
gem das perspectivas” (como ja observei acima, isso parece estranho para a alegacao de EVC de
que a identidade subjetiva dos animais como humanos nao esta conectada com seus corpos, que
supostamente sdo a origem de todas as perspectivas). Assim, para os perspectivistas, ha apenas
uma perspectiva fixa por classe de espécie, ou mesmo por superclasse de espécies (por exemplo,
todas as espécies de animais, que coletivamente tém as identidades e, portanto, as perspectivas
dos humanos, mesmo que apenas sobre si mesmas). Contra isso, eu argumentaria que as pers-
pectivas, enraizadas como estao no corpo social e fisico sintético, estao, por essa razao, também
integralmente conectadas com as relagoes sociais desse corpo com outros corpos sociais e fisicos
(culturais e naturais). Essas entidades e relacoes compostas passam por processos de desenvol-
vimento e, portanto, sofrem transformacoes regulares em varios niveis. Para os individuos, ha as

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
30



Terence Turner, Lucas de Jesus Santos @

transformacoes de desenvolvimento da idade e do status social que compreendem o ciclo de vida.

Essas, por sua vez, estao ligadas as transformacoes das relagoes familiares e das identidades de
papeis que constituem os ciclos de desenvolvimento da familia e do grupo doméstico, que produ-
zem transformacoes sui generis das perspectivas subjetivas dos membros dessas unidades sociais.

Essas transformagoes permanecem dentro da classe genérica de relagoes e perspectivas
sociais humanas em contraste com as naturais (animais, vegetais, etc.). Assim, pode-se falar de hie-
rarquias de perspectivas, que compreendem a perspectiva geral comum dos membros da classe a
medida que passam por transformagoes sucessivas de suas identidades de espécie - ou de classe.
Eu me referi a transformacoes padronizadas coletivamente, como as que constituem os padroes
normativos do ciclo de vida ou do ciclo familiar, mas, como Rosengren e Pedersen enfatizaram, ha
identidades e perspectivas individuais idiossincraticas que também passam por transformacoes
abaixo do nivel de qualquer padrao social coletivo. Esses podem coexistir com padroes institucio-
nais coletivos, conforme descrevi, ou nao, como nos casos discutidos por Rosengren (Pedersen,
2007; Rosengren, 2009).

Algumas transformacoes podem produzir mudancas nas identidades subjetivas ou espiri-
tuais genéricas, humanas ou animais, de um individuo. Para os Kayapo, como observei acima, o ci-
clo da vida humana nao termina com a morte, mas continua por meio de um periodo transformador
de separagao do espirito do corpo em decomposi¢ao, apos o qual o espirito desencarnado perde
sua identidade humana e se “transforma em um animal”, na linguagem metaforica dos Kayapo em
seu lamento pelos mortos. Nesse ponto, portanto, a propria identidade basica da espécie e a pers-
pectiva humana que a acompanha sao perdidas e o espirito fantasmagorico assume a perspectiva
e a identidade de um animal. Deve-se enfatizar que essas inversoes e transformacoes perspec-
tivisticas nao sao o resultado de “predacao” ou do “cogito canibal”, conforme apresentado pela
teoria perspectivista para explicar instancias ambiguas da justaposicao de aspectos ou elementos
contraditorios, como Wright apontou em um contexto analogo (Wright, 2009, p. 151-152).

12 FORMA E CONTEUDO, CORPO E “PELE SOCIAL", ESQUEMA E ESPIRITO

A terceira questao importante associada a corporalidade é a complexa questao da relagao
da forma corporal externa com a identidade subjetiva interna, uma preocupagao comum das cos-
mologias amazonicas e dos conceitos de subjetividade. Pode-se argumentar (e foi argumentado
assim por EVC) que, para muitos povos amazonicos, o corpo fisiologico é considerado um mero
“envelope” do espirito ou da consciéncia subjetiva: a forma fisica externa, em outras palavras, nao
determina o conteldo subjetivo interno. No entanto, ao falar da forma corporal e sua relagao com

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
31



A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espirito e corporeidade @

a identidade subjetiva, o espirito ou a perspectiva, € essencial distinguir entre a forma do corpo
fisico como uma propriedade da espécie e a metaforma do corpo social construida por adornos e
modificacoes como penteados, pinturas e roupas que, juntos, constituem o que chamei de “pele
social” (Turner, 1980).

Como um ponto etnografico geral, a pratica universal das culturas amazonicas de alterar a
forma externa do corpo por meio de mudancgas no adorno, pintura, penteado, vestimenta e esca-
rificagao, para marcar e ajudar a provocar transformagoes na identidade social e na perspectiva
subjetiva das pessoas, € inconsistente com as afirmagoes de que os povos amerindios da Amazonia
consideram a forma corporal modificada por essa “pele social” meramente como um “envelope”
externo sem relagao com o contelido material e espiritual interno da identidade subjetiva e/ou da
personalidade. O ponto critico &€ que o adorno deliberado da superficie do corpo €&, para os ama-
zonicos, um meio de definir e regular a identidade e as relagoes sociais da pessoa. A importancia
dessa pratica decorre da ideia de que a subjetividade ou o espirito €, em um grau importante, o
produto das relagoes sociais de uma pessoa. Mais precisamente, € o produto de uma interacao
entre os poderes e sentidos internos do corpo, e os modos de conhecimento e capacidades de
crescimento e atividade que eles possibilitam, e o mundo externo das relagoes e atividades so-
ciais. A forma natural do corpo sem adornos & uma tabula rasa na qual ocorre o intercambio entre
o conteddo interno dos poderes e sentidos corporais e o0 mundo social externo que é mediado
pela metassuperficie da “pele social”. Nesse sentido, o corpo fisico considerado como forma de
superficie poderia ser chamado de “envelope” que nao determina o carater interno do espirito ou
do sujeito, enquanto as formas culturais de decoracao corporal assumem o papel de impor uma
forma perspectivistica definida tanto a identidade subjetiva interna quanto aos objetos externos
de interacao da pessoa incorporada.

13 ANIMISMO COMO PERSPECTIVA ESPIRITUAL NATURAL UNIVERSAL

Muitos, se nao todos os sistemas cosmologicos amazonicos, baseiam-se no principio de que
as formas das coisas contém imanentemente a agéncia ou o poder de produzir a si mesmas, por
meio da transformacao de seus proprios conteidos. Em outras palavras, as formas das coisas sao,
na verdade, processos de formacao incorporados, ou a capacidade potencial e os modelos para
eles. Elas contém a agéncia ou for¢a que impele o contelido das coisas a assumir as caracteristicas
especificas e os padroes de comportamento proprios de sua espécie ou tipo. Essa proposi¢ao se
aplica, em principio, ao cosmos como um todo e a todas as suas unidades constituintes, incluindo
0s seres humanos e seus grupos sociais, animais e plantas, espiritos dos mortos e seres nao vivos,

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
32



Terence Turner, Lucas de Jesus Santos @

como corpos celestes como o sol e a lua. Na pratica, ela se aplica principalmente aos seres huma-

Nnos e aos animais superiores, passaros e peixes, mas, em principio, também se aplica as formas dos
animais inferiores, plantas e principais corpos celestes. Intuitivamente, &€ mais diretamente aplica-
vel a seres que passam por processos de desenvolvimento e, portanto, participam mais obviamente
da qualidade dinamica da formacao.

As formas das coisas, nessa visao, sao os padroes orientadores da atividade proposital que
fazem com que seu conteudo fisico objetivo assuma a forma em questao. Nesse sentido, elas incor-
poram a forca espiritual ou a agéncia subjetiva da entidade, aquilo que a faz ser o que é. No caso de
seres animados, suas formas objetivas sao, portanto, concebidas como produtos ou manifestagoes
de um poder subjetivo de acao intencional. Um exemplo disso é o termo Kayapo /karon/ que é
usado igualmente para significar “imagem”, “forma”, “sombra” ou o “espirito”, alma ou fantasma de
uma pessoa ou outra entidade. Embora os seres humanos sejam considerados os seres possuidores
de espirito (/karon/) por exceléncia, acredita-se que mamiferos, passaros, peixes e muitas arvores,
trepadeiras e outras plantas também possuam formas-espirituais e poderes subjetivos associados.

Aqui retomamos a noc¢ao basica por tras do “animismo” comum a maioria, se nao a todos
os povos indigenas da Amazonia (Bird-David, 1999; Descola, 1996, 2005). Em outras palavras, o
animismo esta fundamentado na ideia de que o espirito & essencialmente o principio orientador,
a forca animadora e o objetivo intencional do processo corporal pelo qual é produzido. A sintese
da forma (ou espirito) e do contetido (ou corpo) que constitui uma entidade natural - um ser vivo
ou uma entidade natural inanimada como o cosmo ou 0s corpos celestes -, segundo essa visao,
so pode ser criada e mantida pelo exercicio da agéncia ou poder imanente na forma em questao.
0 espirito da entidade é a forma considerada como uma imagem ou padrao que precisa de con-
teddo material para existir. E essa necessidade que se torna a forca que mantém unidos a forma
e o contelido da entidade. Essa unidade é variavel em forca, instavel e suscetivel a ruptura e a
eventual dissolucao, a medida que o sujeito perde sua energia e poder. Essa dissolucao pode ser
temporaria, como em uma doenca ou choque induzido por um susto extremo, ou permanente,
como na morte da pessoa ou do organismo. A forca espiritual ou o aspecto formativo da enti-
dade pode, portanto, sob condicoes extremas, separar-se do contetdo corporal ou material de
sua forma, mas nem o espirito nem o corpo podem existir independentemente por muito tempo
sem o outro. A morte traz a separagao permanente da forma-espirito do conteudo-corpo e, as-
sim, dissolve a sintese de forma e conteido que é a base da existéncia objetiva do organismo. A
cisao da unidade sintética do espirito e do corpo resulta na decomposicao adicional e no desa-
parecimento final de suas partes separadas. O /karon/ ou forma-espirito continua a viver apos a
morte do corpo como um fantasma, mas gradualmente perde seu carater humano, tornando-se

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
33



A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espirito e corporeidade @

um ser animalesco na floresta e, por fim, dissolvendo-se completamente. O contetido material (/
in/, carne ou corpo) passa por um processo de transformacao paralelo, de corpo vivo para massa

de carne morta (/tuk/, “preto”, “morto” ou “em transformacgao”) em decomposicao, terminando
como um amontoado desarticulado de ossos brancos.

14 CORPORALIDADE, ESPIRITO E A DIMENSAO HUMANA DO ANIMISMO

Os Kayapo pensam em seus proprios corpos como combinagoes hibridas de qualidades
animais naturais de forma e conteudo, complementadas por atributos formais adquiridos de iden-
tidade social. As primeiras sao exemplificadas por processos fisicos internos localizados principal-
mente no tronco central do corpo, como crescimento, digestao, sexualidade e reproducao. Essas
energias e poderes naturais sao transformados e direcionados para atividades socialmente pa-
dronizadas de varios tipos que estao associadas a transformagoes da forma corporal, incluindo os
processos naturais de crescimento, envelhecimento e puberdade, e as modificagoes culturais da
superficie do corpo, como pintura, penteados e uso de ornamentos. Essas modificacoes da forma
da superficie servem como um filtro bidirecional que da um significado social especifico as rela-
coes entre a pessoa corporificada e as entidades externas com as quais ela interage.

A “natureza”, em outras palavras, € um componente integral dos corpos sociais humanos
e, portanto, das pessoas sociais. As forcas naturais e os aspectos do ente (coisas que existem por
si mesmas independentemente da atividade social humana) constituem, portanto, componentes
essenciais dos locais centrais do espago-tempo social e da “cultura”, bem como das zonas naturais
periféricas da floresta e da savana. A estrutura da sociedade humana, em suma, assim como os se-
res humanos como pessoas individuais corporificadas, incorpora formas “naturais” fundamentais
de espaco-tempo, agencia e poderes, incluindo aqueles inerentes ao conteuado animal da corporali-
dade e da reprodutividade humanas. Além disso, os seres humanos passam por transformagoes de
e para formas animais de ser e identidade no decorrer de seus ciclos de vida e morte: fetos no utero
e bebés recém-nascidos sao considerados seres semelhantes a animais com afinidades e vulnera-
bilidades especiais a influéncias de animais e fantasmas. Da mesma forma, considera-se que esses
altimos perdem suas identidades como humanos e terminam sua existéncia como formas animais
(eles sao tratados como se tivessem se transformado em animais em cantos e lamentos mortua-
rios). A cultura humana &, portanto, concebida mais como uma transformacao incremental desses
elementos naturais, uma “supernatureza”, por assim dizer, do que uma ordem de existéncia quali-
tativamente distinta contrastada com a “natureza” em um contraste binario mutuamente exclusivo

com um meio excluido. A esséncia desse incremento cultural é a aplicacao de processos naturais

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
34



Terence Turner, Lucas de Jesus Santos @

de transformacao (como o fogo) a si mesmos (como no uso do fogo para fazer fogo), generalizando

e replicando assim o que na natureza permanece como processos relativamente isolados.

Como seres com formas especificas e identidades espirituais compartilhadas com os outros
membros de sua espécie, os seres humanos e o0s animais estao igualmente ocupados com os proces-
sos de crescimento, envelhecimento e morte, que dao forma e sao dirigidos pelo espirito, produzin-
do e reproduzindo, objetivando e desobjetivando a si mesmos. As formas e os contelidos genéricos
desses processos consistem em atividades funcionais (ou seja, cacar, buscar alimentos, comer, beber,
encontrar abrigo, acasalar e reproduzir) que sao essencialmente idénticas para todos os seres espi-
rituais corporificados, independentemente das diferencas especificas em suas formas e contetdos.
Seres de espécies diferentes podem, portanto, identificar suas atividades concretamente diferentes
com base em sua equivaléncia funcional a partir da perspectiva de seu engajamento comum na sus-
tentacao de seus corpos e formas espirituais. As plantas também se envolvem em processos analo-
gos, mas em muitos casos amazonicos elas nao sao concebidas como organismos individuais, e sim
como instancias de entidades coletivas que corporificam o espirito de suas espécies.

Um tamandua que almoca um formigueiro e um humano que almoca um sanduiche podem,
portanto, considerar-se envolvidos na mesma atividade funcional, o almogo. O ser humano pode
expressar esse senso de equivaléncia metaforicamente dizendo que o tamandua esta comendo
seu sanduiche, e o tamandua pode expressar a mesma percep¢ao pensando que o ser humano esta
lambendo suas formigas. Em termos de sua perspectiva compartilhada como entidades orientadas
pela forma e sustentadoras de contelido, nao ha base para privilegiar a maneira do ser humano em
detrimento da maneira do tamandua de expressar a identidade funcional de suas atividades.

De forma semelhante, os Kayapo consideram que as outras espécies tém suas proprias for-
mas de artefatos ou atividades humanas, como casas, can¢oes e cerimonias, e até mesmo, para al-
guns propositos (como a comunicacao xamanica), a linguagem, embora reconhecam claramente que
as formas reais adotadas por essas atividades sao muito diferentes de seus equivalentes humanos.
A crenca em uma identidade genérica de espirito e a consequente equivaléncia de atividades fun-
cionalmente idénticas nao implica que os seres humanos ou 0s animais nao fagam distin¢oes entre
as diferencas especificas entre as formas de espiritos ou atividades animais e humanas, ou que
imaginem que os animais se identificam como seres humanos “por baixo da pele”. Isso significa, no
entanto, que todos 0s seres vivos e alguns nao vivos estao envolvidos em processos de formacao,
sustentacao e, por fim, perda de suas unidades sintéticas de forma e contetdo. A orientagao inten-
cional, as formas de consciéncia e a forca energética que conduzem esses processos constituem o
que nos, e os povos indigenas da Amazonia, chamamos de seus espiritos.

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
35



A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espirito e corporeidade @

15 CONSIDERA(;()ES FINAIS

0 estruturalismo como uma busca teorica e etnografica passou por estagios sucessivos de
construcao, expansao e dissolucao. Assim como seu objeto de estudo, os mitos, os sistemas de pa-
rentesco, 0s corpos e as pessoas das sociedades indigenas da Amazonia e, de forma mais ampla, das
Ameéricas, ele pode ser visto como tendo se desenvolvido por meio de uma série de transformacoes,
cada uma delas oferecendo perspectivas distintas, mas todas restritas as limitagoes invariantes de
suas proprias deficiéncias teoricas. A principal delas foi a incapacidade de compreender a aplicagao
adequada do conceito homonimo, estrutura, aos seus proprios dados de pesquisa e, portanto, de rea-
lizar seu potencial como projeto antropologico. Seus fracassos, no entanto, foram instrutivos. Como
uma estrela gigante que queimou suas fontes internas de energia, em sua implosao terminal, ela tem
emitido chamas deslumbrantes ricas em material para novos sistemas planetarios. Esses novos sis-
temas, 0s movimentos sucessores dissidentes que ele inspirou, sobretudo o perspectivismo e 0 novo
trabalho sobre animismo, levantaram novas questoes importantes para o campo e estimularam novas
discussoes, das quais o presente artigo &€ apenas um dos muitos exemplos.

No inicio do artigo, sugeri que o problema basico do estruturalismo era que ele partia da
ideia certa, mas a aplicava ao nivel errado dos dados. Minhas criticas ao perspectivismo e, em me-
nor grau, ao animismo, em varios casos, assumiram a forma de sugestoes de como a nogao estru-
turalista original de estrutura (o grupo de transformacoes restringidas por principios invariantes
de conservacao) poderia ser aplicada aos dados em questdo de forma a fortalecer as formulagoes
teoricas do perspectivismo e/ou do animismo. No caso do corpo e de seu avatar, o sujeito, por
exemplo, argumentei que a nogao perspectivista do corpo como a origem das perspectivas, em
que tanto o corpo quanto sua perspectiva associada sao concebidos como entidades singulares e
imutaveis, deveria ser substituida por uma concepgao de ambos os corpos e perspectivas enten-
didos como sequéncias de miltiplas transformacoes (constituindo, assim, potencialmente, grupos
de transformacgoes limitadas por um ou mais principios de conservagao, conforme exigido pelo mo-
delo estruturalista). Além disso, sugeri, como uma qualificacao de diferentes aspectos das ideias
perspectivistas e animistas, que as perspectivas e as condi¢oes corporais em questao se transfor-
mam de “naturais” (a condicao de embrides e bebés) para “culturais” e, por fim, de volta para “na-
turais” com o inicio da dissolucao da forma humana no envelhecimento, na morte e na existéncia
fantasmagorica pos-morte. Ampliando meu dialogo com o animismo, insisti que conceber o corpo
em termos estruturalistas apropriados como uma série de transformagoes abre uma perspectiva
sobre a corporeidade como um processo de interagao entre o corpo fisico, o corpo social e a pes-
so0a, estimulado e orientado por relagdes com outros atores corporificados, filtrado e regulado por

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
36



Terence Turner, Lucas de Jesus Santos @

tratamentos formais de suas superficies corporais (“peles sociais”). Esse processo de producao da

perspectiva subjetiva e da forma corporal objetivada, com base no contetdo corporal natural dos
sentidos e poderes, passa por uma série de estagios, mas, por fim, entra em um estagio terminal de
desobjetificacao, a medida que o contetido natural dos poderes corporais se enfraquece a ponto
de nao conseguir sustentar sua integracao dentro da estrutura da identidade pessoal e da forma
social. A dissolucao da forma e do conteudo continua com a dissolucao fisica da morte e a desinte-
gracao separada do espirito e do corpo.

Para os Kayapo e outros povos indigenas da Amazonia com os quais tenho certa familiarida-
de, esse processo dialético de producao e dissolucao, objetivagao e desobjetivagao, a incorporagao
e a desincorporacao final da intencao e da identidade subjetivas, manifestadas e articuladas por
meio da integracao e da desintegracao da forma e do conteldo, é a esséncia da existéncia material
e espiritual dos seres animados e inanimados que constituem seu mundo de vida. Ela nao &, de
forma alguma, exclusiva dos seres humanos culturais, mas €, ao contrario, comum a todas as enti-
dades naturais. Ela pode ser entendida como uma perspectiva amplamente “animista”, mas nao da
justificativa para o viés antropocéntrico de algumas discussoes animistas sobre o “espirito” como
um atributo essencialmente humano. Esse também & um ponto importante para o perspectivis-
mo: a mera posse de um espirito ou subjetividade nao indica, por si so, que um animal ou planta
se identifica como humano (como aconteceria se o espirito e a subjetividade fossem qualidades
intrinsecamente humanas). E verdade que algumas culturas amazodnicas, embora certamente nao
todas, consideram que pelo menos alguns animais se identificam subjetivamente como humanos
em alguns aspectos, mas isso nao deve ser entendido como decorrente necessariamente da posse
de seus proprios espiritos. Ha muitos casos de crencas de que os animais e as plantas (ou seus es-
piritos-espécie coletivos, 0s “mestres” da caca ou das espécies de plantas etc.) possuem espiritos
que nao devem nada aos contatos ou a cultura humana.

Argumentei que uma maior atencao a estrutura detalhada das concep¢oes indigenas, tanto
dos seres naturais quanto das pessoas humanas incorporadas, é essencial para evitar as distor¢oes
inerentes as tentativas de tratar todas as culturas amazonicas (ou mesmo todas as amerindias)
como um sistema filosofico tnico e homogéneo. Desconsiderar a importancia de formulagoes di-
vergentes ou até mesmo contraditorias dos mesmos pontos por parte de sociedades de diferentes
tipos impede o método antropologico mais util para entender a base social e cultural dos acordos
que existem.

A critica as teorias estruturalistas, animistas e perspectivistas que apresentei neste artigo
serviu de contexto para reformular o conceito de estrutura como uma série ou grupo de transforma-

coes internas ao processo de desenvolvimento de entidades, desde simbolos ou tropos individuais

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
37



A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espirito e corporeidade @

até corpos e identidades espirituais. Tentei mostrar que essa forma de conceber a estrutura pode
servir para integrar os conceitos marxianos de praxis produtiva, bem como as abordagens inter-
pretativas e semioticas com as valiosas contribuicoes do estruturalismo lévi-straussiano e seus
epigonos mais recentes. Mais importante ainda, procurei sugerir como o amalgama teorico hibrido
e pos-pos-estruturalista que esbocei pode contribuir para a compreensao de algumas das caracte-
risticas das culturas amazonicas que foram trazidas a luz por meio do trabalho etnografico e teorico
tao poderosamente estimulado pelos debates do Estruturalismo Tardio.

16 REFERENCIAS

ALTHUSSER, Louis. Lenin and philosophy. In: ALTHUSSER, Louis. Lenin and philosophy and other
essays. Tradugao de Ben Brewster. New York: Monthly Review Press, 1971. p. 23-70.

BIRD-DAVID, Nurit. Animism revisited: personhood, environment, and relational epistemology.
Current Anthropology, Chicago, v. 40, n. S1, p. S67-S91, Feb. 1999.

CROCKER, Jon Christopher. Vital souls: Bororo cosmology, natural symbolism, and shamanism.
Tucson: The University of Arizona Press, 1985.

DERRIDA, Jacques. De la grammatologie. Paris: Minuit, 1967.
DERRIDA, Jacques. Of grammatology. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1976.

DESCOLA, Philippe. In the society of nature: a native ecology in Amazonia. Cambridge: Cambridge
University Press, 1994,

DESCOLA, Philippe. Constructing natures: symbolic ecology and social practice. In: DESCOLA,
Philippe; PALSSON, Gisli (org.). Nature and society: anthropological perspectives. London; New
York: Routledge, 1996. p. 82-102.

DESCOLA, Philippe. Par-dela nature et culture. Paris: Gallimard, 2005.

DESCOLA, Philippe; VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Perspectivism and animism: debate between
Philippe Descola and Eduardo Viveiros de Castro. Paris: Maison Suger; Institute of Advanced
Studies, 2009.

LATOUR, Bruno. Perspectivism: “type” or “bomb”?. Anthropology Today, London, v. 25, n. 2, p. 1-2,
Apr. 2000.

LATOUR, Bruno. Perspectivismo: “tipo” ou “bomba”?. Traducao de Larissa Barcellos. Primeiros
Estudos, Sao Paulo, n. 1, p. 173178, 2011. Disponivel em: https://revistas.usp.br/primeirosestudos/
article/view/45938. Acesso em: 14 jan. 2025.

LEVI-STRAUSS, Claude. Les mathématiques de 'homme. Bulletin International des Sciences
Sociales, Paris, v. 6, n. 4, p. 643-653, 1955.

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
38


https://revistas.usp.br/primeirosestudos/article/view/45938
https://revistas.usp.br/primeirosestudos/article/view/45938

Terence Turner, Lucas de Jesus Santos @

LEVI-STRAUSS, Claude. La pensée sauvage. Paris: Plon, 1962.

LEVI-STRAUSS, Claude. Le cru et le cuit. Paris: Plon, 1964.

LEVI-STRAUSS, Claude. The savage mind. Traducao de ). Weightman e D. Weightman. New York:
Harper, 1966.

LEVI-STRAUSS, Claude. The elementary structures of kinship. Traducao de ). H. Bell, J. R. von
Sturmer e Rodney Needham. Boston: Beacon Press, 1969.

LEVI-STRAUSS, Claude. The raw and the cooked. Traducdo de J. Weightman e D. Weightman. New
York: Harper, 1969.

PEDERSEN, Morten Axel. Multiplicity without myth: theorizing Darhad perspectivism. Inner Asia,
Cambridge, v. 9, n. 2, p. 311-328, 2007.

SANTOS-GRANERO, Fernando. Sensual vitalities: noncorporeal modes of sensing and knowing in
Native Amazonia. Tipiti: Journal of the Society for the Anthropology of Lowland South America, [S.
L], v. 4, n. 1, p. 57-80, 20009.

TURNER, Terrence. The social skin. In: CHERFAS, Jeremy; LEWIN, Roger (org.). Not work alone: a
cross-cultural view of activities superfluous to survival. London: Temple Smith, 1980. p. 111-140.

TURNER, Terrence. Animal symbolism, totemism, and the structure of myth. In: URTON, Gary (org.).
Natural mythologies: animal symbols and metaphors in South America. Salt Lake City: University
of Utah Press, 1985. p. 49-106.

TURNER, Terrence. Structure and entropy: theoretical pastiche and the contradictions of
‘structuralism’. Current Anthropology, Chicago, v. 31, n. 5, p. 563-568, Dec. 1990.

TURNER, Terrence. We are parrots, twins are birds: play of tropes as operational structure. In:
FERNANDEZ, James W. (org.). Beyond metaphor: the theory of tropes in anthropology. Stanford:
Stanford University Press, 1991. p. 121-158.

TURNER, Terrence. Social body and embodied subject: the production of bodies, actors and society
among the Kayapo. Cultural Anthropology, Arlington, v. 10, n. 2, p. 143-170, May 1995.

TURNER, Terrence. Valuables, value and commodities among the Kayapo of Central Brazil. In:
SANTOS-GRANERO, Fernando (org.). The occult life of things: Native Amazonian theories of
materiality and personhood. Tucson: University of Arizona Press, 2009a. p. 152-169.

TURNER, Terrence. Uma antropologia engajada: entrevista com Terence Turner. Entrevistadores: ).
M. da Silva e G. L. Ribeiro. Campos, Curitiba, v. 9, n. 2, p. 139157, 2008. Disponivel em: https://doi.
0rg/10.5380/cam.v9i2.15868. Acesso em: 15 jan. 2025.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Cosmological deixis and Amerindian perspectivism. Journal of the
Royal Anthropological Institute, London, v. 4, n. 3, p. 469-488, Sept. 1998.

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
39


https://doi.org/10.5380/cam.v9i2.15868
https://doi.org/10.5380/cam.v9i2.15868

A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espirito e corporeidade @

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A inconstancia da alma selvagem: e outros ensaios de
antropologia. Sao Paulo: Cosac Naify, 2002a.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Imagens da natureza e da sociedade. In: VIVEIROS DE CASTRO,
Eduardo. A inconstancia da alma selvagem: e outros ensaios de antropologia. Sao Paulo: Cosac
Naify, 2002b. p. 317-344.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Perspectivismo e multinacionalismo na América indigena.
In: VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A inconstancia da alma selvagem: e outros ensaios de
antropologia. Sao Paulo: Cosac Naify, 2002c. p. 345-400.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Exchanging perspectives: the transformation of objects into
subjects in Amerindian ontologies. Common Knowledge, Durham, v. 10, n. 3, p. 463-484, Fall 2004.

WILBERT, Johannes (org.). Folk literature of the Gé Indians. Los Angeles: University of California
Press, 1978. v. 1.

WRIGHT, Robin. The fruit of knowledge and the bodies of the gods: religious meanings of plants
among the Baniwa. Journal for the Study of Religion, Nature and Culture, London, v. 3, n. 1, p. 126-
153, 20009.

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
40



Terence Turner, Lucas de Jesus Santos @

APENDICE - INFORMA(;()ES SOBRE O ARTIGO

CONTRIBUI(;[\O DOS AUTORES

Resumo/Abstract/Resumen: Terence Turner (autor); Lucas de Jesus Santos (tradutor); Introducao ou Consideragées iniciais: Terence
Turner (autor); Lucas de Jesus Santos (tradutor); Referencial teérico: Terence Turner (autor); Lucas de Jesus Santos (tradutor);
Metodologia: Terence Turner (autor); Lucas de Jesus Santos (tradutor); Analise de dados: Terence Turner (autor); Lucas de Jesus
Santos (tradutor); Discussao dos resultados: Terence Turner (autor); Lucas de Jesus Santos (tradutor); Conclusdo ou Consideracdes
finais: Terence Turner (autor); Lucas de Jesus Santos (tradutor); Referéncias: Terence Turner (autor); Lucas de Jesus Santos (tradu-
tor); Revisao do manuscrito: Terence Turner (autor); Lucas de Jesus Santos (tradutor); Aprovagao da versao final publicada: Terence
Turner (autor); Lucas de Jesus Santos (tradutor).

CRediT - Taxonomia de Papéis de Colaborador - https://credit.niso.org/

Todos os autores contribuiram igualmente em todas as fases da producao do artigo.

As opinides e informagoes expressas neste manuscrito, no que diz respeito tanto a linguagem quanto ao contetido, nao refletem
necessariamente a opinido da Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG, de seus editores e do Instituto Federal de
Goias. As opinioes sao de responsabilidade exclusiva dos respectivos autores.

HISTORICO EDITORIAL
Submetido: 1 de outubro de 2025.
Aprovado: 27 de novembro de 2025.
Publicado: 30 de janeiro de 2026.

COMO CITAR 0 ARTIGO - ABNT

TURNER, Terence. A crise do estruturalismo tardio: perspectivismo e animismo, repensando cultura, natureza, espirito e
corporeidade. Tradugao de Lucas de Jesus Santos. Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG, Goiania, v. 11,
n. 1, p. 204-222, 2026.

PROCESSO DE AVALIAGCAO
Artigo convidado (Invited submission).

AVALIADORES
Artigo revisado pelos editores da revista (editorially reviewed)

Tecnia - Revista de Educacao, Ciéncia e Tecnologia do IFG | ISSN: 2526-2130
v. 11, n. 01, €110111, Jan.-Jun., 2026
DOI: 10.56762/tecnia.v11i1.2825
|



	_Hlk31640586

